
  

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

Православный 

Вестник 
ФФФ   

ЕЕЕ   

ВВВ   

РРР   

ААА   

ЛЛЛ   

ЬЬЬ   

   

222   

000   

111   

444   

 Свято-Николаевский Храм Русской Право-
славной Церкви Заграницей,  

г. Аделаида, Австралия 

Vol.Vol.  52, 52, NoNo.1.1  



2  

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 
ФЕВРАЛЬ  

 Свято-Николаевский Храм Рус-
ской Православной Церкви За-

границей, 
 г. Аделаида, Австралия 

Православный 

Вестник 

15 

  

 «...Чтобы начать жить в 
истине, необходимо узнать о 
ней из подлинных, достоверных 
источников, от истинных свиде-
телей веры, но по возможности 
современных читателю и близ-
ких ему в его духовных стрем-
лениях. Итак, вера от слыша-
ния, а слышание от слова Бо-
жия (Рим. 10, 17)». 
 Толкование Символа Ве-
ры Святителем Николаем 
Сербским читайте в этом но-
мере.  

   
Сила-

ми добро-

вольцев обновлён вебсайт наше-
го храма. На нём вы сможете по-
смотреть расписание ближайших 
служб, прочитать о жизни прихо-
да, узнать о наиболее интерес-
ных событиях в русской школе и 
в скаутском отряде им. 
А.Суворова, увидеть объявления 
о намечающихся событиях в 
нашем приходе. Приглашаем 
всех заглянуть на наш сайт, и 
будем рады вашим советам.  

Редакционная коллегия:  Прото-

иерей Владимир Дедюхин, Константин 

и Наталия Жуковские  

 

www.saintnicholasadelaide.org.au          

E-mail: St.Nicholas.Vestnik@gmail.com

      

Желающие получать электронную версию, пишите на наш e-mail или сгру-

жайте самостоятельно с нашего вебсайта. 

03 Сретение Господне 

            15 февраля 

  6 Православные Святые 

     Три Святителя 

11 На просторах России       

        Храм в п. Тельма  

18 События нашего прихода 

        Наш Престольный праздник 

            Молодёжный съезд 

            Рождественские колядки 

            Обновление вебсайта 

            Скаутский лагерь 2014 

24 Воцерковление 

     На реках Вавилонских  
26 Духовное наследие 

       Свт. Николай Сербский 

           «Символ Веры» 

31 Семейное чтение 

     Уроки на дом 

11 

19 

20 

26 



3 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

  
  

 

 

 

 

2 / 15 февраля  

 В праздник Сретения Господня 
Церковь воспоминает важное событие в 
земной  жизни  Господа  нашего  Иисуса 
Христа (Лк. 2, 22-40). В 40-й день по рож-
дении  Богомладенец  был  принесен  в 
Иерусалимский храм – центр религиоз-
ной жизни богоизбранного народа. По за-
кону Моисееву (Лев. 12) жен-
щине,  родившей  младенца 
мужского пола, в продолже-
ние 40 дней было запрещено 
входить в храм Божий. После 
этого срока мать приходила в 
храм с младенцем, чтобы при-
нести Господу благодарствен-
ную и очистительную жертву. 
Пресвятая Дева, Матерь Бо-
жия, не имела нужды в очи-
щении,  ибо  неискусомужно 
родила Источник чистоты и 
святости,  но  по  глубокому 
смирению  Она  подчинилась 
предписанию закона. 

В  то  время  жил  в 
Иерусалиме  праведный  ста-
рец Симеон. Ему было откровение, что он 
не умрет, пока не увидит Христа Спасите-
ля. По внушению свыше, благочестивый 
старец пришёл в храм в то время, когда 
Пресвятая  Богородица  и  праведный 
Иосиф принесли туда Младенца Иисуса, 
чтобы исполнить законный обряд. Бого-
приимец Симеон взял Богомладенца на 
руки, и, благословив Бога, изрёк пророче-
ство о Спасителе мира: "Ныне отпуска-
ешь раба Твоего, Владыка, по слову Твое-
му с миром, ибо видели очи мои спасение 
Твое,  которое Ты уготовал пред лицем 
всех народов, свет к просвещению языч-
ников  и  славу  народа  Твоего  Израи-
ля" (Лк. 2, 29-32). Пресвятой Деве правед-
ный Симеон сказал: "Се лежит Сей на па-
дение и на восстание многих в Израиле и 
в предмет пререканий, и Тебе Самой ору-
жие пройдет душу, да откроются помыш-
ления многих сердец" (Лк. 2, 35). 

В  храме  была  также  84-летняя 
вдовица Анна-пророчица, дочь Фануило-
ва , "которая не отходила от храма, по-
стом и молитвой служа Богу день и ночь. 
И она в то время, подойдя, славила Гос-
пода и говорила о Нём (Богомладенце) 
всем, ожидавшим избавления в Иеруса-
лиме" (Лк. 2, 37-38). 

До Рождества Христова все пра-
ведные мужи и жены Израиля жили ве-

рой в Грядущего Мессию и ожидали Его 
пришествия. Последние праведники ухо-
дящего Ветхого Завета - праведный Си-
меон  и  Анна-пророчица  удостоились 
встретить в храме Носителя Нового Заве-
та, в Лице Которого уже встретились Бо-
жество и человечество. 

Праздник Сретения Господня от-
носится к древнейшим праздникам хри-
стианской Церкви. Известно, что в день 
этого торжества произносили проповеди 
святители  Мефодий  Патарский  (†312), 
Кирилл Иерусалимский (†360), Григорий 
Богослов (†389), Амфилохий Иконийский 

(†394),  Григорий  Нисский 
(†400), Иоанн Златоуст (†407). 
Но, несмотря на раннее про-
исхождение, этот праздник до 
VI  века  совершался  не  так 
торжественно. В 528 году, при 
императоре Юстиниане (527-
565), Антиохию постигло бед-
ствие: землетрясение, от кото-
рого  погибло  много  народа. 
За этим несчастьем последо-
вало другое. В 544 году по-
явилась  моровая  язва,  уно-
сившая  ежедневно  по  не-
сколько тысяч человек. В эти 
дни  всенародного  бедствия 
одному из благочестивых хри-
стиан  было  открыто,  чтобы 
празднование Сретения Гос-

подня совершать торжественнее. 

Когда в день Сретения Господня 
было  совершено  всенощное  бдение  и 
крестный ход, бедствия в Византии пре-
кратились. В благодарность Богу, Цер-
ковь в 544 году установила праздновать 
Сретение Господне торжественно. 

Многими песнопениями украсили 
праздник церковные песнотворцы: в VII 
веке  -  святитель  Андрей,  архиепископ 
Критский, и в VIII веке - святитель Кос-
ма,  епископ  Маиумский,  преподобный 
Иоанн Дамаскин, святитель Герман, Пат-
риарх Константинопольский, в IX веке - 
святитель  Иосиф  Студит,  архиепископ 
Солунский. 

 С событием Сретения Господня свя-
зана икона Пресвятой Богородицы, име-
нуемая "Умягчение злых сердец", или 
"Симеоново проречение", которую необхо-
д и м о  о т л и ч а т ь  о т  и к о н ы 
"Семистрельная".  

   http://days.pravoslavie.ru/Life/life373.htm      

http://days.pravoslavie.ru/Life/life373.htm


4  

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

 

 

 

 

 

 

Сретение: Чудо встречи 
Сретение. Последний из зимних празд-

ников. Последний праздник перед Великим 

Постом. Рождество-Крещение-Сретение. Три 

раза зимними вечерами Церковь напоминала о 

том, как Бог приходил к людям. Затем, весен-

ними днями Поста, начнется уже путь наших 

порывов к Богу, и, шаг за шагом, неделю за 

неделей, мы будем тщиться вытягивать себя из 

распутицы наших грехов… 

А пока — три действия, три шага, кото-

рые сначала сделал к нам Тот, Кто дал начало 

нашей Вселенной, но затем вдруг Сам вошел 

внутрь нашего мира и нашей жизни. В Рожде-

стве Он стал человеком. В Крещении принял 

на Себя тяжесть наших, а не Своих грехов. В 

Сретении Он просто вручил Себя в руки лю-

дей… 

«Сретение» на церковнославянском 

значит «встреча». На сороковой день после 

рождения Младенца Мария приносит своего 

первенца в иерусалимский храм, чтобы свя-

щенник посвятил Его Богу. Сын Марии в Сво-

их руках хранит всю Вселенную — но в этот 

день Он сам несется руками священника… Бог 

к человеку несом человеком же… 

И само Сретение — это встреча челове-

ка и Бога. Старый, очень старый иерусалим-

ский священник Симеон всю жизнь ждал 

встречи с Богом. Даже сама старость была да-

на ему как наказание за то, что когда-то он по-

терял веру. И в ту минуту давних сомнений 

ему было сказано: ты не умрешь, пока сам не 

увидишь исполнения пророчеств. 

И вот этот день пришел. И что же — 

разверзлись небеса, и в ликующем хоре Анге-

лов сошел к Симеону Горний Свет? Огненная 

ли колесница, что являлась Илии и Иезекиилю, 

промчалась пред Симеоном? Облако ли с гре-

мящим гласом и блистаниями молний, из кото-

рого некогда Моисей услышал десять запове-

дей, осияло старца? 

Нет. Пришла молоденькая мать, и на 

руках у нее был месячный малыш… Но тот 

сердечный трепет, который был знаком и Мои-

сею, и Илие, и Иезекеиилю, пронзил вдруг Си-

меона, и в его сердце сказались давно готовые 

слова: «Ныне отпущаеши раба Твоего, Влады-

ко…». «Теперь Ты отпускаешь меня, отпуска-

ешь уйти дорогой отцов, разрешаешь пройти 

через дверь смерти, и эти врата уже не страш-

ны для меня — ибо я видел Спасение мое и 

Твоих людей»… 

Понимаете ли вы смысл этого чуда? К 

человеку Бога приносят не ангелы, а люди! И 

до сих пор ту дорогу, что ведёт к Небу, нам 

указывают не архангелы и не дивные видения, 

а люди, их человеческое слово и человеческое 

действие. Простые люди, в чьих словах и пере-

сказах Евангелия наше сердце вдруг опознает 

лучик Правды. 

Но когда затем мы идем по этому лучу, 

то оказывается, что этот способ передачи нам 

Небесного Евангелия через земных людей от-

нюдь не был случаен. 

Оказывается, без людей вообще нельзя 

прийти к Богу. И если Творец не возгнушался 

стать одним из нас, то, значит, так часто встре-

чающееся желание «чистой духовности» (без 

людей, без Церкви, без общения с людьми в 

молитве и таинствах), очевидно же происходит 

не от Бога. 

Встреча с Богом. Пытаться рассказать, 

как и из чего она происходит — это сложнее, 

чем пытаться написать инструкцию о том, как 

настоящая любовь прорастает в человеческом 

сердце. 

Но всё же пусть эта аналогия нам помо-

жет. Представьте, в день десятилетия своей 

свадьбы супруги вспоминают, как произошла 

их первая встреча. И смеются, потому что 

слишком несоразмерны оказались первые мо-

тивы и причины знакомства и те плоды 

(включая малыша, что недавно занял детскую 

кроватку), которые в результате появились. «Я

-то тогда подошёл, честно говоря, просто наде-

ясь, что ты дашь мне списать!» «А я стала раз-

говаривать с тобою, потому что надеялась, что 

ты познакомишь меня с твоим другом, и, кро-

ме того, у тебя была такая смешная причес-

ка!..». 

 



5 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

 
 

Поклонник какой-нибудь абстрактно-

платонической любви, наверно, услышав такой 

разговор, сказал бы, что это всё низко и просто

-таки оскорбляет «великое таинство любви»… 

Во всяком случае, именно так принято 

сегодня говорить о тех вполне обыденных об-

стоятельствах, которые подводят человека к 

вере. Человек пришёл в храм помолиться ещё 

не о спасении своей души, а просто о выздо-

ровлении от гриппа: «Ах, какая пошлость!». 

Некто переступил впервые церковный порог и 

простоял впервые в жизни Литургию потому, 

что считает, что это как-то поможет его поли-

тической карьере — конечно, прежде всего, 

ему придётся прочитать груду возмущённых 

газетных рецензий. Другой пожертвовал на 

восстановление храма часть своей прибыли — 

конечно, теоретики любви скажут, что это не 

«подлинная вера».  

Но как бы и по каким мотивам человек 

ни приближался к вере — надо, прежде всего, 

порадоваться тому, что движение есть, и не 

затоптать его неуместной иронией… Человек 

делает первый шаг: «ищу покоя»; «нет смыс-

ла»; «может, выздоровлю». И конечно, можно 

свысока смеяться над этим — мол, к Богу за 

утюгом. Но — «когда б вы знали, из какого 

сора растут стихи, не ведая стыда…». 

В Московской семинарии в семидеся-

тые годы был замечательный случай. Юноша 

на вступительном собеседовании не смог отве-

тить ни на один вопрос. Он не знал «Отче 

наш», не имел даже представления о «Символе 

веры»; Литургия и Богослужение явно ещё не 

касались его жизни. Измученный экзаменатор, 

наконец, спрашивает его: «Ну, хорошо, но хоть 

что-нибудь ты знаешь?». И в ответ абитуриент 

вдруг начинает наизусть читать отрывок из 

Евангелия от Иоанна, отрывок без сюжетного 

начала и без конца… 

«Что это?» — спрашивают его. «Не 

знаю. Но просто я стоял на остановке, и долго 

не было автобуса. И вдруг ветром к моим но-

гам поднесло листок бумаги. Я поднял его — 

там было написано это. И пока я читал, я серд-

цем понял, что все это — правда!»… Его ответ 

был сочтен достаточным… 

Но чаще в тех стенах, на тех же экзаме-

нах в ответ на вопрос о первом шаге к мона-

стырским воротам слышно другое, хотя и не 

менее чудесное: «Познакомился со священни-

ком»; «Случайно встретился с семинаристом»; 

«Друзья свозили на паломничество в Лавру». 

Мы же помним, что в Сретении человек помо-

гает человеку найти Бога. 

Это было в четвертом веке. Был старец 

— человек святой жизни, но в богословии от-

нюдь не искушенный. Первое его свойство 

проявлялось, в частности, в том, что каждый 

раз, когда он совершал Литургию, он видел 

сослужащих ему ангелов. А вот второе приве-

ло к тому, что в своих молитвах он неосторож-

но начал употреблять выражения вполне ере-

тического характера. Заметив это, один прохо-

дивший мимо богослов однажды обратил его 

внимание на ошибки. Старец не придал значе-

ния его словам: ведь раз ангелы не отступают 

от моей службы, значит, я служу по-

православному! Наконец, уступив настояниям 

своего исправителя, старец спрашивает у анге-

лов: «Правда ли то, что сказал мне этот чело-

век?». «Послушайся его: он правильно гово-

рит», — отвечали ему ангелы. «Почему же это-

го не сказали мне вы?» «Бог так устроил, что-

бы люди были исправляемы людьми же», — 

был ответ ангелов… 

Сретение: Бог среди людей. И люди, 

которых приход Бога не разъединил, а сблизил 

друг с другом… И вся христианская этика и 

аскетика — не более, чем искусство не поте-

рять эту дарованную нам близость с Богом и с 

людьми. 

                                                                                                                 

Из книги «Школьное богословие» 



6  

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

ПРАВОСЛАВНЫЕ СВЯТЫЕ 
 

Память святых Вселенских учителей и святителей 

Василия Великого, Григория Богослова и Иоан-

на Златоуста 
 

Церковь празднует 30 января/12 февраля 

 

Установление празднования трём вселенским учителям разрешило долгий спор сре-

ди народа Константинополя о том, кому из трёх святителей следует отдавать предпочтение. 

Каждый из великих святителей казался для его последователей величайшим, от чего среди 

христиан произошли церковные раздоры: одни называли себя василианами, другие - гри-

горианами, третьи - иоаннитами. 

По воле Божией, в 1084 году митрополиту Евхаитскому Иоанну явились три святи-

теля и, объявив, что они равны пред Богом, повелели прекратить споры и установить об-

щий день празднования их памяти. Владыка Иоанн тут же примирил враждующих и уста-

новил новый праздник в конце января – месяца в котором празднуется память каждого из 

трёх святителей (1 января - Василия Великого; 25 января - Григория Богослова и 27 янва-

ря - Иоанна Златоуста). Он же составил каноны, тропари и похвалы к празднику. 

  Святители жили в IV–V веках - это бы-

ло время столкновения языческой и христиан-

ской традиций. Уже были указы о закрытии 

языческих капищ и запрещения жертвоприно-

шений, но сразу же за оградой православной 

церкви начиналась прежняя жизнь: все еще 

действовали языческие храмы, учили языче-

ские учителя. 

А в храмах святители изъясняли учение 

о Святой Троице, боролись с ересями, пропо-

ведовали самоотвержение и высокую нрав-

ственность; они активно занимались обще-

ственной деятельностью, возглавляли епископ-

ские кафедры Византийской империи. 

Они стали свидетелями решающего для 

судеб христианства IV века момента столкно-

вения языческой и христианской традиций, и 

наступления новой эпохи, завершившей духов-

ные искания позднеантичного общества. В 

смуте и борениях перерождался старый мир. 

Последовательное издание ряда указов о веро-

терпимости (311 г., 325 г.), запрещение жерт-

воприношений (341 г.), закрытие языческих 

храмов и запрет под страхом смертной казни и 

конфискации имущества посещать их (353 г.) 

не могло сразу изменить устои языческого об-

щества. Язычество инертно бродило по импе-

рии, хотя и                                подобно живому 

трупу, гниение которого началось, когда под-

держивающая рука государства (381 г.) отда-

лилась от него. Языческий поэт Паллад писал: 

«если мы живы, тогда мертва сама жизнь». Это 

была эпоха всеобщего мировоззренческого 

беспорядка и крайностей, обусловленных по-

иском нового духовного идеала в восточных 

мистических культах орфиков, митраистов, 

халдеев, сиббилистов, гностиков, в чистой 

умозрительной неоплатонической философии, 

в религии гедонизма – плотского наслаждения 

без границ – каждый избирал свой путь. Это 

была эпоха, во многом схожая с современной. 

Все три святителя были блестяще обра-

зованы. Василий Великий и Григорий Бого-

слов, освоив все знания, доступные в их род-

ных городах, завершали образование в Афи-

нах, центре классического просвещения. Здесь 

святые друзья знали две дороги: одна вела в 

храм Божий, другая – в училище. Эта дружба 

продолжалась всю жизнь. Иоанн Златоуст 

учился у лучшего ритора эпохи Ливания; бого-

словие он изучал у Диодора, впоследствии зна-

менитого епископа тарсийского, и епископа 

Мелетия. Ко всем троим приложимы слова из 

жития св. Василия: он изучил каждую науку до 

такого совершенства, как будто не учился ни-



7 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 чему другому. 

Жизнь и творения трёх святителей по-

могают понять, как происходило взаимодей-

ствие античного наследия с христианской ве-

рой в сознании интеллектуальной элиты рим-

ского общества, как закладывались основы 

единения веры и разума, науки, образованно-

сти, не противоречащего подлинному благоче-

стию. Святители не отрицали светской культу-

ры, а призывали изучать ее, «уподобляясь пчё-

лам, которые садятся не на все цветы равно, и с 

тех, на которые нападут, не всё стараются уне-

сти, но, взяв, что пригодно на их дело, прочее 

оставляют нетронутым» (Василий Великий. К 

юношам. О том, как пользоваться языческими 

сочинениями). 

 

 

Из университета - в пустыню 

 

Василий, возвратившись в Кесарию, не-

которое время преподавал риторику, но вскоре 

вступил на путь аскетической жизни. Он пред-

принял путешествие в Египет, Сирию и Пале-

стину, к великим христианским подвижникам. 

Вернувшись в Каппадокию, он решил подра-

жать им. Раздав своё имущество бедным, свя-

той Василий собрал вокруг себя иноков в об-

щежитие и своими письмами привлек в пусты-

ню своего друга Григория Богослова. Они жи-

ли в строгом воздержании, тяжело трудясь и 

усердно изучая Священное Писание по руко-

водствам древнейших толкователей. Василий 

Великий по просьбе монахов составил в это 

время сборник поучений об иноческой жизни. 

Иоанн Златоуст после Крещения стал 

предаваться аскетическим подвигам сначала 

дома, а потом в пустыне. После смерти матери 

он принял иночество, которое называл 

«истинной философией». Два года святой со-

блюдал полное безмолвие, находясь в уединён-

ной пещере. За четыре года, проведённые в пу-

стыне, он написал труды «Против вооружаю-

щихся на ищущих монашества» и «Сравнение 

власти, богатства и преимуществ царских с ис-

тинным и христианским любомудрием мона-

шеской жизни». 

 

Из пустыни - на служение миру 

 

Все три святителя были поставлены сна-

чала чтецами, затем диаконами и пресвитера-

ми. Василий Великий покинул пустыню в дни, 

когда распространилось лжеучение Ария, что-

бы бороться с этой ересью. 

Григорий Богослов был вызван из пу-

стыни отцом, который был уже епископом и, 

нуждаясь в помощнике, рукоположил его в 

пресвитера. Между тем друг его, Василий Ве-

ликий, уже достиг высокого сана архиеписко-

па. Григорий уклонялся от епископства, но че-

рез некоторое время по соглашению его отца и 

Василия Великого все же был рукоположен. 

Иоанн Златоуст получил сан пресвитера 

в 386 году. На него возложили обязанность 

проповедовать Слово Божие. Двенадцать лет 

святой при стечении народа проповедовал в 

храме. За редкий дар боговдохновенного слова 

он получил от паствы наименование Златоуст. 

В 397 году, после кончины архиепископа 

Нектария, святой Иоанн Златоуст был постав-

лен на Константинопольскую кафедру. 

Необходимо добавить о них и следую-

щее. Святой Василий Великий превзошёл в 

книжной мудрости не только учителей своего 

времени, но и древнейших: он прошёл не толь-

ко всю науку красноречия до последнего слова, 

но и хорошо изучил философию, а равно по-

стиг и ту науку, которая учит истинной христи-

анской деятельности. Затем, проводя доброде-

тельную жизнь, исполненную нестяжательно-

сти и целомудрия, и восходя умом к боговиде-

нию, он был возведен на архиерейский пре-

стол, имея сорок лет от рождения, и в течение 

восьми с лишним лет был предстоятелем церк-

ви. 



8  

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

Святой Григорий Богослов был столь 

велик, что если бы можно было создать чело-

веческий образ и столп, составленный по ча-

стям из всех добродетелей, то он был бы подо-

бен великому Григорию. Просияв своею свя-

тою жизнью, он достиг такой высоты в области 

богословия, что всех побеждал своею мудро-

стью, как в словесных спорах, так и в истолко-

вании догматов веры. Поэтому он и был назван 

богословом. Он был святителем в Константи-

нополе двенадцать лет, утверждая правосла-

вие. Пожив затем малое время на патриаршем 

престоле (как об этом пишется в его житии), он 

оставил престол по преклонности возраста и, 

имея шестьдесят, отошел в горные обители. 

О божественном Златоусте по справед-

ливости можно сказать, что он превзошел всех 

еллинских мудрецов разумом, убедительно-

стью слова и изяществом речи; Божественное 

Писание он изъяснил и истолковал неподража-

емо; равным образом, в добродетельной жизни 

и боговидении он далеко превзошел всех. Он 

был источником милости и любви, был испол-

нен ревности учительства. Всего он прожил 

шестьдесят лет; пастырем Христовой Церкви 

был шесть лет. Молитвами сих трёх святите-

лей Христос Бог наш да низложит еретические 

распри, а нас да сохранит в мире и единомыс-

лии и да сподобит нас Небесного Своего 

Царствия, ибо благословен Он во веки. Аминь. 

                                      

Источник:  

Дмитрий, митрополит Ростовский  

«Жития святых» 

Молитва трем Святителям: 

Василию Великому, Григорию Богослову и Иоанну Златоусту 

 

 О пресветлии светильницы Церкве Христовы, Василие, Григорие и Иоанне, светом 
православных догматов вся концы земли озарившии и мечем слова Божия хульных смуще-
ния и шатания ересей угасившии; припадающе к вашему милосердию, с верою и любовию 
из глубины души вопием: предстояще Престолу Пресвятыя, Единосущныя, Животворящия 
и Нераздельныя Троицы, за Нюже словом, писанием и житием добре подвизастеся и душы 
своя полагасте, всегда молитеся Ей, да укрепит и ны в Православии и единомыслии, и 
непоколебимем даже до смерти исповедании веры Христовы, и во вседушевнем послуша-
нии его Церкви Святей: да препояшет ны с высоты силою на вся невидимыя и видимыя 
враги наша: да соблюдет Церковь свою незыблему от неверия, суеверия, ересей и раско-
ла; да дарует архипастырем нашим здравие, долгоденствие и во всем благое поспешение: 
пастырем нашим да подаст духовное трезвение и ревность о спасении пасомых, правите-
лем суд и правду, воином терпение, мужество и одоление на враги, сирым и вдовицам за-
ступление, болящим исцеление, юным благое в вере возрастание, старцам утешение, оби-
димым заступление, и всем вся ко временней и вечней жизни потребная, яко да в мире и 
покаянии, желанием спасения горяще, Господеви работающе, добрым подвигом подвизаю-
щеся, течение наше скончаем и сподобимся в Небеснем Царствии купно с вами всегда пе-
ти и славити Пресвятое и Великолепое Имя Отца, и Сына, и Святаго Духа во веки веков. 
Аминь. 



9 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

Почему мы почитаем трёх святи-

телей в один день? 
 

Протоиерей Андрей Ткачёв 

 

Василий, Григорий и Иоанн столь часто 

поминаются вместе, что отдельно мыслятся 

уже с трудом. Вместе с тем они, как Пётр и Па-

вел, во многих аспектах являются яркими про-

тивоположностями. Выяснение этих противо-

положностей не разрушает, но, наоборот, под-

черкивает то единство, которое им подарено в 

Духе Святом и которое так органично вошло в 

сознание Церкви. 

Главное место в этом маленьком соборе 

святителей можно всё же отдать Василию. Всё, 

что есть у Григория и Иоанна, есть и у него. 

Они борцы с ересями – и он; они яркие пропо-

ведники Слова – и он. Мужественный дух, лю-

бовь к пустыне, скромный быт, глубокое по-

стижение догматов – всё это и многое другое у 

трёх отцов общее. Все трое вышли из святых 

семейств. Их матери, отцы, братья составляют 

целые созвездия удивительных в святости лич-

ностей. 

Но Василия отличает высочайшая сте-

пень самодисциплины. Василий – организатор, 

чего не скажешь о Григории и Иоанне или ска-

жешь с натяжкой. Всюду, куда приходил Васи-

лий, он оставлял после себя строгую иерархию 

и порядок. Сам он, без сомнения, был харизма-

тичным человеком, но полагался в церковной 

практике на далеко не одну лишь силу личного 

влияния и духовные дары. Дисциплину и 

устав, закон и организацию – порядок, одним 

словом, вносил Василий Великий всюду. А 

ведь дела в Церкви тогда были подобны ночно-

му бою, где всякий разил своих и чужих, ниче-

го не видя и не понимая. 

Ум и познания Василия позволяли ему 

стать учёным, воля и строгость могли сделать 

из него настоящего монаха, подобного Анто-

нию. Но он пожертвовал всеми талантами ради 

борьбы за Церковь. Глубоко спрятал он душев-

ную мягкость, чтобы стать несокрушимым, и 

лишь втайне, подобно другу – Григорию, мог 

тосковать о жизни безмятежной, о пустыне и 

уединении. Мало кому понятно, что значит, 

любя Писание и безмолвие, пожертвовать со-

бою и броситься в гущу борьбы за Церковь и 

её догматы, не имея покоя, рискуя жизнью, 

сгорая ежедневно. 

Совсем другой был Иоанн, и уж ещё 

более отличным от первых двух предстает 

Григорий. Иоанн – народный любимец и 

вождь, но он – вне системы. Епископы его не 

любят, причем не только еретические еписко-

пы. Двор вне себя от его поучений и обличе-

ний. После себя Златоуст оставляет имя, слово 

и память, но не организацию, не боевое по-

строение. Его друзья и ближайшее окружение 

после изгнания Иоанна попадают в немилость 

и становятся жертвами. И это не упрек, а под-

черкивание несхожести, ибо во Христе каждый 

воин воюет, как умеет. 

А Григорий – это созерцатель. Он, ко-

нечно, живет среди людей и назидает паству, 

поскольку носит высший сан. Но он тяготится 

саном, тяготится тем, чего так жадно ищут не-

достойные сана. Епископский омофор стано-

вится причиной обиды Григория на Василия. 

Последний всё, не исключая и дружбы, подчи-

няет интересам Церкви и, по сути, принуждает 

друга стать архипастырем в тяжёлый для Церк-

ви момент. Как проповедник Григорий не 

столько увещевает и говорит, сколько поёт. 

Именно на сладкий голос его вещаний, называ-

емых Церковью «пастырской свирелью», лю-

В некоторых странах образы Трёх Святите-

лей, как Свт. Николая Чудотворца, пишутся 
«по образу и подобию» местных жителей. В 

Китае они похожи на китайцев, в Чили и Бра-
зилии на представителей индейских племён 

инков. 



10

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 ди, зараженные заблуждениями, стекаются в 

ограду Церкви и принимают Православие. 

У Василия нет свободного времени. 

Григорий на досуге пишет стихи. Иоанн толку-

ет послания Павла, и сам апостол языков явля-

ется ему, чтобы разъяснять сложные места сво-

их посланий. Трудно найти трёх людей, более 

психологически несхожих между собою. 

Тот конфликт, который свел память 

трёх святителей воедино, очень даже понятен. 

Люди способны всё самое святое превратить в 

предмет пререканий и ссор. Коринфяне ссори-

лись, говоря: «Я Павлов, а я Аполлосов» (см.: 1 

Кор. 3: 4). Тогдашние христиане затеяли спор, 

кто из трёх больший и славнейший. Вся слож-

ность в том, что при взгляде на каждого в от-

дельности каждому, без сомнения, можно при-

суждать первенство. 

Рассмотри жизнь Василия (а каждый из 

нас обязан это сделать), вникни в неё, и ты вос-

кликнешь: «Велик Василий! Кто подобен ему 

во святых?!» Но начни следом рассматривать 

образ Иоанна, и вскоре с изумлением произне-

сешь: «Нет такого, как Иоанн!» Если же вчита-

ешься в слова Григория и в тишине рассмот-

ришь смиренные черты этого обладателя 

небесного ума, то забудешь всех, кого хвалил 

перед этим, говоря: «Моли Бога о мне, чудный 

Григорие!» Большего среди них нет. Нет имен-

но потому, что они разные. 

В красоте и точности слов нет равного 

второму Богослову. А в ревности о славе Бо-

жией со Златоустом встанет рядом, быть мо-

жет, только Илия Фесвитянин. Василий же не 

просто борец, и аскет, и мудрец, и начальник 

монахов. Он ещё и военачальник, умеющий 

собрать многих разрозненных борцов и превра-

тить их в войско. Все трое велики, и велики по-

разному. 

У Церкви во все эпохи должны быть и 

организаторы, и пламенные ораторы, и тихие 

созерцатели. Горе Церкви и народу Божиему, 

если кого-то из этих трёх нет у неё в одну из 

эпох. Трижды горе Церкви, если никого нет! 

Тогда за привычной и благообразной наружно-

стью усиливаются и умножаются лютые болез-

ни, и некому исцелить их. 

Всякий муж, поставленный Богом на 

священную степень, должен испытать себя на 

предмет того, какой из этих трёх талантов бо-

лее соответствует его душевному складу и 

опыту. Не может быть, чтобы ничто из упомя-

нутого не относилось хоть как-то к каждому из 

пастырей. Но и соединение всех трёх дарова-

ний в одном лице решительно невозможно! 

Проповедник, организатор, уединенный 

молитвенник. Усмиритель людского моря, сын 

битвы и сын молитвенной тишины. Что-то од-

но из трёх. 

Если человек командует другими, рас-

поряжается, управляет, пусть смотрит на образ 

Василя Великого. Он должен не только управ-

лять, превращая все пять пальцев правой руки 

в указательные, но должен также запасаться 

всякими знаниями, как это делал Василий. 

Должен любить пост и книги, в уединении дол-

жен черпать силы для борьбы за Истину среди 

многолюдства. 

Если человек проповедует вовремя и не 

вовремя, как и заповедал Aпостол Павел, пусть 

убежит от празднословных трапез и заискива-

ния перед богатыми, по образу Златоуста. 

Пусть к чтению и проповеди присоединит го-

рячее служение литургии и обильную мило-

стыню, по примеру великого отца, и пусть по-

жертвует всем для того, чтобы его уста стали 

устами Слова. 

Если же любит уединение человек, лю-

бит долгие молитвы и с неохотой отрывает ум 

от небес ради дел земных, пусть глянет на Гри-

гория. Тот, как ни страдал, но оставлял пусты-

ню и занимал кафедру, если Церковь того тре-

бовала. Тот пренебрегал своим ради общего и 

шёл трубить в серебряные трубы проповеди, 

чтобы пали толстые стены Иерихона. 

Что-нибудь одно, пусть в самом скром-

ном количестве, должно быть у каждого мужа, 

носящего льняной ефод. В обновлении памяти 

относительно этой истины, быть может, и за-

ключается главный смысл совместного почита-

ния Церковью Василия, Григория и Иоанна. 

http://www.pravmir.ru/pochemu-my-pochitaem-

trex-svyatitelej-v-odin-den/ 

«Если ты изобразишь на себе крест с великой ве-
рой, не сможет приблизиться к тебе ни один 
из нечистых духов, видя тот меч, от которого 
получил смертельную рану».  

                            Свт. Иоанн Златоуст 

http://www.pravmir.ru/pochemu-my-pochitaem-trex-svyatitelej-v-odin-den/
http://www.pravmir.ru/pochemu-my-pochitaem-trex-svyatitelej-v-odin-den/


11 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

 

Тельма - один из первых фабричных 

поселков Восточной Сибири (Усольский район 

Иркутской области).  

 В 

1731 году 

по указа-

нию Виту-

са Беринга 

на берегу 

реки Анга-

ры при 

впадении в неё речки Большая Тельминка по-

строили казённый «железоделательный» завод, 

продукция которого предназначалась для 

оснастки судов его экспедиции. Вскоре здесь 

вместо металлургического наладили суконное 

и, несколько позже, стекольное производства, 

а также открыли свечной, мыловаренный, ко-

жевенный, поташный заводы. Тельминский 

завод стал одним из лучших российских пред-

приятий, изготавливающих художественное 

стекло. 

Каменную церковь в поселке начали 

строить 9 июня 1814 года по инициативе ди-

ректора фабрики И.И. Соколовского. Необыч-

ное для здешних мест, архитектурное решение 

церкви, свидетельствующее о высоком про-

фессионализме, и её облик, более соответству-

ющий столичному городу, породили ряд ле-

генд об авторе проекта. Так по преданию, за-

писанному в церковных описях, церковь по-

строили итальянские мастера. В других источ-

никах сообщается, что возведена она по проек-

ту какого-то ссыльного, приписанного к фаб-

рике, и упоминаются имена мастера И.И. Шо-

рина, и художника-архитектора Мухина. 

Встречается также предположение об участии 

в проектировании иркутского архитектора 

Я.И. Кругликова, якобы составившего проект 

под влиянием творчества выдающегося рус-

ского архитектора М.Ф. Казакова. Ни одно из 

этих предположений на сегодняшний день не 

подтверждено. 

Для украшения церкви из Москвы вы-

писали золотые вещи, образа и резную отделку 

иконостаса. В верхнем ярусе колокольни 

ссыльный мастер Климов установил музыкаль-

ные часы, которые могли исполнять 12 музы-

кальных пьес. Снаружи церкви у парапета бы-

ли сделаны две алебастровые фигуры ангелов 

с трубами, ещё два таких же ангела стояли 

внутри храма на хорах. Каждый час механизм 

приводил фигуры в движение, поднимались 

трубы, и исполнялась определенная мелодия, 

Всего четыре года и 31 тысяча 918 рублей 30 

копеек потребовалось на сооружение велико-

лепного и монументального каменного храма. 

20 августа 1816 года церковь освятили 

во имя Казанской иконы Божией Матери. На 

необычайно красивую Тельминскую Казан-

скую церковь сразу же обратили внимание 

проезжающие путешественники, писатели и 

ученые. Видный историк П.А. Словцев в 1826 

г. предсказывал: «Сей храм по достоинству 

наружного чертежа и по приличию внутренне-

го украшения, как и последнее устройство 

фабрики, надолго останутся в Сибири един-

ственными». 

Церковь по традиции поставили на са-

мое высокое место, на холме, у подножия ко-

торого разлилось искусственное озеро. Выра-

зительный, устремленный вверх, силуэт по-

стройки отражается в его водах, создавая ска-

зочную иллюзию зазеркалья. Тельминская Ка-

занская церковь является выдающимся произ-

ведением зрелого классицизма и выделяется из 

круга провинциальных построек столичным 

уровнем архитектуры. Она представляет собой 

уникальный для Восточной Сибири пример 

церкви-ротонды, а также отличается вырази-

тельным, тонко проработанным самобытным 

декоративным оформлением фасадов и нестан-

дартным интерьером светского характера. Это 

Храм во имя Казанской Божией Матери в посёлке Тельма 



12

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 одна из немногих церквей, сохра-

нившаяся почти в первозданном 

виде. 

Первоначально церковь была 

летней, в зимнее время службы в 

ней не проводились, но в 1843 году 

в её подвале поставили две кирпич-

ные печи и провели калориферное 

отопление (в советское время заме-

нено водяным). В годы советской 

власти с 1936 года богослужения 

приостановились, и возобновились 

26 мая 1945 года. 

Тяжела история храма по-

слереволюционного периода. Из храма были 

изъяты все церковные ценности, сняты с икон 

дорогостоящие ризы. Богоненавистнически 

был уничтожен музыкальный механизм часов 

и алебастровые фигурки ангелов с трубами. 

Циферблат самих часов был снят, и судьба его 

неизвестна поныне. Колокола были уничтоже-

ны. Для того чтобы сбросить самый большой 

(весом 75 пудов) богоборцам пришлось прору-

бать стену колокольни. В памяти многих при-

хожан того времени запечатлелись события 

божественного возмездия. У разорителей церк-

ви рождались слабые, больные и нежизнеспо-

собные дети со сросшимися конечностями. Да 

и сами разорители, все до единого, сгинули в 

короткое время. А непосредственный губитель 

колоколов, работая на спиртовом заводе, уго-

дил в картофеледавильную машину. 

После закрытия храма, по распоряже-

нию председателя поселкового совета в цер-

ковь были отправлены трое рабочих: Алек-

сандр Петровский, некто Андрей и Феодор, 

которым было дано задание подготовить храм 

под зернохранилище, а так же вынести все 

оставшиеся иконы, церковную утварь на пло-

щадку перед храмом и сжечь. Будучи людьми 

богобоязненными, рабочие вынесли лишь 

часть киотов, аналои, мебель, сломанные рамы, 

и зажгли. Иконы же занесли в алтарь, сложили 

лик к лику, забили алтарь досками, и храм был 

засыпан зерном. Таким образом, был сохранён 

и сам храм и уцелевшие в нём иконы. Букваль-

но через несколько дней из Иркутска пришла 

машина со взрывчаткой для уничтожения хра-

ма, но храм был засыпан зерном до самого ку-

пола и взрывотехникам пришлось вернуться. 

Один из первых храмов, который вновь начал 

совершать богослужения в годы сталинской 

оттепели, был Казанский храм пос. Тельма. 

Ещё в апреле 1945 г. в храм были назначены на 

служение: настоятелем – протоие-

рей Михаил Мещеряков (1898-

1977), об этом удивительном чело-

веке, который прослужил в храме 

порядка 30 лет, написана книга 

«Сохранившие веру», и его спо-

движник игумен Евгений 

(Красноперов). «Батюшка Боль-

шой» и «Батюшка Маленький» – 

так звали в народе этих замечатель-

ных пастырей. 

Всеми силами эти священнослужи-

тели восстанавливали храм, возрож-

дали церковную жизнь, выискивали 

богослужебные книги, иконы, аналои, осу-

ществляли ремонт фасада и внутренних стен 

храма. Служители переписывались со ссыль-

ными монахинями, и те, возвращаясь из заклю-

чения, жили и подвизались при церкви. Тогда 

для насельниц, монахинь: Сергии, Ксении, 

Виктории, Анны, Александры и других были 

построены небольшие домики вокруг храма, 

большой дом занимал диакон Иоанн с матуш-

кой Татьяной. Так протекала церковная жизнь 

прихода в 50-70 гг. прошлого столетия. 

Но власти всячески пытались воспре-

пятствовать возрождению храма и церковной 

жизни. Во время богослужения приходили 

уполномоченные, переписывали прихожан по-

именно для дальнейших идеологических дав-

лений. Но были и явные провокационные вы-

пады со стороны властей. Во время богослуже-

ния, бывало, забегал участковый, доставал из 

кобуры наган и палил в купол церкви. Да и в 

другое время, уже из трёхлинейки (род винтов-

ки) расстреливали окна, кресты и маковки ку-

полов. Следы этого вандализма 

«залечиваются» и по сей день. В 1990 г. на пер-

вом колоколитейном заводе в г. Каменск-

Уральском были отлиты новые колокола и 

установлены на звоннице. Тогда же и перекры-

ли кровельным железом основной и алтарный 

купола, притвор, колокольню, главки башенок, 

южный и северный балконы. Но храм требует 

постоянного ухода: от крестов, маковки, стен, 

до отмостки и ограды. При малейшей останов-

ке этих, следующих друг за другом, работ, 

храм начинает разрушаться. Что и случилось в 

конце прошлого тысячелетия. Таким храм был 

в 2004 г.                                

Фасад храма был полностью запущен. 

Штукатурный слой местами вываливался вме-

сте с кирпичной кладкой, и в зияющих дырах 

летом гнездовались стрижи. Некогда белые 



13 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 стены храма потемнели от грязи, копоти и раз-

растающейся стенной плесени. Колокольня, с 

сорванным ураганом железом с её крыши, не 

ремонтировалось, отчего по стенам текла вода, 

усугубляя и без того плачевное состояние хра-

ма. Северный и южный балконы протекли, и 

потолки над ними провисли. Своды полностью 

сгнили. Лепной декор по фасаду осыпался и 

едва различался лишь с южной стороны. Удру-

чающее состояние было и внутри храма. Котёл 

отопления разбит, печь порушена, а старенький 

электоробойлер едва поддерживал в помеще-

нии церкви плюсовую температуру. Электри-

чества не хватало. Лишь к 2006 г. стараниями 

благодетеля Николая Николаевича Кимаева 

была установлена электроподстанция, старый 

бойлер заменен на современное отопительное 

оборудование. Под полом и в стенах провели 

новые медные трубы отопления, а в храме 

установили алюминиевые радиаторы. Печь и 

котёл восстановили. 

Многих усилий стоило приложить, что-

бы буквально из руин возродить фасад храма. 

Штукатурка, поражённая грибковой плесенью, 

была полностью очищена, доложена отсутству-

ющая кирпичная кладка. Тогда и заложили 

электрический кабель для прожекторов осве-

щения храма в ночное время. Снаружи храм 

был полностью оштукатурен и окрашен в пер-

возданный цвет. Крыши балконов перекрыли, а 

сгнившую балку северного балкона пришлось 

поменять, но чтобы найти лиственничное брев-

но в два человеческих обхвата, что является 

большой редкостью на сегодняшний день, при-

шлось объехать четыре леспромхоза. Домики 

вокруг храма снесли, восстановили старинные 

захоронения, облагородили цветниками и по-

ложили брусчатку. Лепной гипсовый декор 

был полностью восстановлен. 

Из воспоминаний прихожан преклонно-

го возраста сохранились рассказы о существо-

вании настенной росписи храма.  Для обследо-

вания и восстановления росписи из города 

Иванова были приглашены профессиональные 

реставраторы и художники. По их заключени-

ям и был воссоздан внутренний интерьер хра-

ма. 

После ремонта и реставрации храм был 

освящен 4.11.2011 на престольный праздник в 

честь иконы Казанской Божией Матери. Освя-

щение совершил митрополит Иркутский и Ан-

гарский Вадим. Знаменательно, что в этот день 

в храме была совершена хиротония в архи-

мандриты будущего епископа Братского и 

Усть-Ильимского Максимилиана. Отныне храм 

открыт ежедневно. 

Богослужения в нём совершаются регу-

лярно, согласно расписанию, а реставрацион-

ные и восстановительные работы продолжают-

ся. Строится также большое здание духовно-

просветительского центра, где разместятся 

Воскресная школа, актовый зал, различные ма-

стерские для ребятишек, библиотека, спортив-

ные секции, бассейн, трапезная и многое дру-

гое. 

Всё, что было сделано, – совершено на 

скромные пожертвования людей, глубоко не-

равнодушных к судьбе красивейшего храма – 

памятника архитектуры и культурного насле-

дия России. Пожалуй, можно сказать с полной 

уверенностью, что Казанский храм в п. Тельма 

по красоте, превосходству архитектурного ре-

шения, уникальности историко-

этнографической хронологии значительно вы-

деляется из всех храмов Сибири и Дальнего 

Востока. 
http://telma.cerkov.ru/files/2013/12/Альманах-1.pdf 

 

Рождественские ледяные фигуры у Ка-

занского Храма в Тельме 

http://telma.cerkov.ru/files/2013/12/%D0%90%D0%BB%D1%8C%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B0%D1%85-1.pdf


14

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 
На вопрос: «Легко ли быть православным?»  

отвечают прихожане  
Храма Казанской иконы Божией Матери в п. Тельма 

 

***   Православная вера и трудна и легка. Почему она трудна? Да 

потому что необходимо работать над собой, подвигать себя, по-

нуждать. Постно и мало питаться, исполнять правила, читать ду-

ховные книги, находить время среди суеты мирской. А ещё труд-

ней удерживать себя от греха, страстей, суеты, смирять себя. 

Трудна православная вера и тем, что необходимо нести свой 

крест без ропота, не малодушничать. Скорби, болезни, боль пере-

носить благодушно, смиренно. 

 Но православная вера ещё и радостна и легка, т.к. в храме 

верующий человек получает душевный отдых, чувствует и полу-

чает благодать, а это радостно и легко, общается с единоверцами и единомышленниками, у кото-

рых единая цель. Верующий чувствует себя не одиноким, у него есть отцы, братья, сестры во 

Христе. 

Полагаясь на учение Христово и советы святых отцов, проще и легче переносить внезап-

ные удары судьбы, да и сами удары, зная, что они от промысла Божия даны тебе во благо, уже не 

так страшны и ужасны. Православная вера дает верующему человеку и в быту чисто и радостно 

жить и общаться помягче с ближними. Наша вера дает надежду на вечную жизнь со Христом, 

если уж не в Раю, то хотя бы где-то поблизости, - это радует и облегчает душу. 

Православная вера очень трудна в работе над собой, зато радостно и блаженно Царствие 

Небесное и счастливы достигшие его. Слава показавшему нам свет. Аминь. 

                                                                                                                                Евгений Голубков 

 

***  Ответить на этот вопрос нелегко. Ведь православие – это образ жизни.  Следовательно: 

жизнь после принятия крещения должна измениться. А если уже возраст, если сложилась опреде-

ленная система ценностей, и всё изменить – это трудно и сложно? Прежде всего, нужно принять 

как догму, что Бог есть, что Он триедин: Отец, Сын и Святой Дух. Весь распорядок жизни надо 

менять. Если раньше встал, умылся, собрался на работу, то сейчас необходимо прочитать молит-

вы (утренние, вечерние), какие-то ещё желательно выучить, что тоже не просто. Перед едой не 

забыть помолиться и после – даже это было сложно. Ведь надо каждую минуту думать о том, ка-

кая я грешная и очень трудно в этой земной жизни жить по совести, делать добро, постоянно тру-

диться, проявлять заботу не только о близких тебе людях и о тех, кто с тобой рядом, с кем рабо-

тал. С детства моя мама своим примером многому нас научила. При нашей бедности она всегда 

говорила и делала: «Если зашёл к тебе человек, напои его, если есть чем – накорми, отдай по-

следнее, а если этого нет – дай горячей воды согреться». Мама делала это до конца жизни. Но как 

трудно прощать тех, кто сделал тебе больно. А надо. 

Я много читала художественной литературы (всегда хотелось прочитать новинки сибир-

ской литературы), а теперь необходимо чтение духовной литературы, она многому учит, но вре-

мени мало и не всегда все понятно. Изучить православную культуру – я представляю как это 

сложно. 

С Божьей помощью прочла Ветхий Завет, а Евангелие читаю почти каждый день. Много 

вопросов, на которые надо найти ответ. Надо выучить псалмы, хотя бы несколько. Благодаря по-

мощи Божьей и это делаю. Трудно, да! 

Трудно посещать службы в Церкви, надо не просто стоять, но со вниманием слушать мо-

литвы, понимать их, переключиться от всех житейских проблем, когда болят и ноги, и сердце, и 

душа. И это приходится преодолевать. 

Главное – вовремя прийти, встать пораньше, хотя спать очень хочется. И это преодолимое 



15 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

препятствие можно взять. С радостью идёшь, знаешь, что встретишь знакомых тебе людей, кому

-то улыбнешься, кому-то пожмешь руку, что это тоже твоя семья. 

А сколько страха и переживаний, когда готовишься к исповеди! Всегда чувствуешь себя 

недостойным за свои грехи. А пост – и это трудно. Отказаться от пищи, к которой привык, тем 

более, когда пьешь кучу лекарств. Ведь по-настоящему пост тогда, когда не думаешь об этом, а 

просто пост, молитва и добрые дела, – до этого ещё далеко. 

Как сложно и трудно менять свои убеждения, как сделать, чтобы не только я, но и вся моя 

семья встала рядом со мной. Как хочется помочь в нынешнее трудное время всем пожилым, род-

ным, нуждающимся, словом, делом, материально, когда нет сил и средств. Но по силе возможно-

стей надо и это делать. Необходимо современному православному человеку учиться жить в этой 

социальной среде и продолжать жить по совести – это главное. Быть православным – это трудно. 

                                                                                           Мария Александровна Губенина 

                                                                                                  

***  Меня, ещё в годы учения в школе, часто спрашивали одноклассники: «А как там? Там, поди, 

одни посты, длинные юбки и нельзя улыбаться?» Если честно, подобные вопросы смешили, и 

всегда вспоминалось детство. 

Я выросла в православной семье и никогда не мучилась из-за того, что чего-то не поем в 

пост. В конце концов, не последний же день на свете живу! Придет Пасха или Рождество – там и 

покушаем. У нас с сестрой и другими ребятишками была такая игра: мы мечтали, чего бы такого 

съели прямо сию минуту? И каждый друг перед другом старался, придумывал блюдо похитрее, и 

следил за тем, чтоб его задумки не повторялись. В эти игры мы играли иногда уже на самой цер-

ковной службе, забившись где-нибудь подальше в уголке… А потом-то и оставалось всего ниче-

го: спеть пару песен, и крашеное луковой кожурой яичко 

обеспечено! Зато, как рад этому яичку! Ты почти два месяца 

в руках яиц не держал и тем паче не ел! А уж когда взрослые 

начнут разговляться, на общей трапезе, там и нам перепадет 

еще какой-нибудь вкусно-румяно-душистый кусочек, преж-

де чем начнут закрываться глаза. Ночная служба позади, как

-никак! А о ней вообще можно было вспоминать бесконеч-

но! Она потом ещё долго будет сниться во сне. Если бы ме-

ня тогда спросили, легко ли быть православным, то я бы да-

же не поняла вопрос, просто бы закивала головой, мол, при-

ходите на Пасху! 

Мои детские чувства, связанные с верой и церковью очень светлые и радостные. Нигде я 

и многие мои знакомые ничего подобного не испытывали! В мире просто нет такого праздника, 

как Пасха, такого места, как балкон тельминской церкви, пения хора, таинственной двери на ко-

локольню, в темноту которой шагнул звонарь, большого сундука в углу, на котором для нас рас-

стелены пуховики и шубы (чтобы спали и не мешали). Помню, на одну из ночных пасхальных 

служб была страшная гроза, сверкали молнии. Где-то повредило проводку, и свет потух. Люди 

молились при свечах. Мы поднимались на цыпочки, глядели вниз с балкона, а там… целое море 

голов, море свечей! Невероятно красиво, аж дух захватывало! Казалось, что мы где-то в древних 

катакомбах, что кругом страх, а мы, как и первые христиане, молимся ночами, чтобы никто не 

узнал… Тогда нам уже читали жития древних мучеников… И глядя вниз с балкона, мы мечтали, 

чтобы выросли крылья и можно было бы полетать над этим морем голов. А когда гремел гром, 

мы с большими глазами бежали прятаться в угол на сундук. Но в ту ночь никто так и не смог 

уснуть. Буйство стихии за стенами храма только усиливало наше любопытство. Когда звонарь 

пошёл на колокольню, чтобы ударить в колокол на крестном ходе, то мы заметили: дверь не за-

перта! Тут же кто-то нашёл свечку, тут же и зажёг, и мы пошли. Темнота, витая лестница, сквозь 

щели дует такой силы ветер, что свеча наша погасла. Мы с ужасом поняли: забрались высоко, но 

до колокольни нам не дойти! Началась паника, кто-то хотел идти выше без света, кто-то заревел 

и потянул кого-то вниз. Но всё решил раскат грома такой силы, что вниз по спиральной лестнице 

летели все без разговора… 

До сих пор не могу без улыбки вспоминать те минуты. Жаль, что очень многие не полу-

чили и не получают в детстве этого заряда радости. Он у меня на всю жизнь остался… 



16

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

Потом, когда я немного подросла, начались трудности. Сейчас это всё тоже вспоминается 

со смехом. Как у папы с мамой с трудом «выторговывался» лишний сантиметр длины злополуч-

ной юбки. По коленочки, чуть ниже коленочек…Ну, зачем эти юбки вообще, когда есть такие 

хорошенькие, любименькие штанишки! Вот они миленькие! Прямо к сердцу охота их прижать и 

разрыдаться! Тогда казалось, что юбку я никогда в жизни не надену! 

А как тяжело стало вставать на службу! Видимо, лукавый за детскую лёгкость на подъём 

начал мстить. Глаза слипаются так, будто на них гирю повесили, а в душе такое раздражение! 

Всех бы съел! Лежишь, пыжишься изо всех сил, страдаешь между сном и раздражением на уго-

воры подняться. Кошмар какой-то! И вдруг, когда перестают уговаривать, закрывают дверь в 

комнату – вскакиваешь с постели со злыми слезами на заспанных глазах и начинаешь впрыги-

вать в брошенную с вечера одежду… А казалось, всё было так легко и просто ещё совсем недав-

но. Если бы в то время у меня спросили, легко ли быть православным, то я бы вылила такой по-

ток разнообразных жалоб (где даже легкость поста нашла бы свое место в списке бед), что чело-

век бы ужаснулся порядкам в этой «тронутой» семье, и в душе совершенно 

искренне захотел бы нас «спасти»…. 

 Тогда же и начались некоторые непонимания среди сверстников. Как 

так? Дома молитесь перед едой? А зачем? Во даете! А если не помолитесь, 

что значит, и есть нельзя? Скажу про себя: меня это в основном раздражало. 

Я или пускалась в сложные объяснения сего непонятного действия (это пе-

ред подругами и людьми умными), или (если попадались откровенные 

насмешники) раздувалась, как хомяк на крупу, уходила и злилась потом ещё 

несколько дней. Это были маленькие испытания веры. И вроде бы понима-

ешь, что без них никуда, но лучше бы не ходить вместе со всеми в столо-

вую, чтобы при всех не креститься… Периоды охлаждения к вере и церков-

ной жизни начинались именно в такие моменты. Тогда остро чувствовалось 

это противостояние: почему одни делают, другие нет, почему одним можно, а другим нельзя. 

Как правило, мы сами знали все ответы. Но попробуй – смирись, особенно если сильно хочется, 

или если никто не понимает. Сейчас скажу, что если бы не такие моменты, то где была бы воля? 

Как же ещё её можно воспитывать, если не таким способом? Нет, никто никого не ломал, не гнал 

и не унижал. И друзей всегда много было хороших. Времена всё-таки не советские. Вот там-то 

да… Православные взрослые иногда рассказывали о своём детстве. Но чаще – просто молчали об 

этом. Поэтому, такие рассказы слушались внимательно. 

А потом, в какой-то момент вдруг открылся мир литературы. Православные детские кни-

ги читались дни напролет (иногда и ночи, в кровати со свечкой или с фонариком). Помню, мама 

не могла отправить меня на улицу «хоть воздухом подышать», как она выражалась. Книги до сих 

пор если не «страсть», то моя «вредная» привычка. И благодарна я за неё, прежде всего, право-

славию, вере и людям, живущим в ней, тем, кто писал их для таких, как я. В них был именно тот 

мир, которого мне так не хватало: Российская Империя, Русь, варяги и греки, жизнь в деревнях, 

охота и военные походы, подвиги простых солдат и генералов, царей и крестьян! Это здорово, 

что такие книги начали тогда выпускать, после времен СССР и перестройки. Шмелёв, Никифо-

ров-Волгин, Немирович-Данченко, Лидия Чарская, после них, знаете ли, совсем по-другому вос-

принимались и Джек Лондон, и Сент Экзюпери, и Джон Р. Толкиен, и Льюис Кэрролл. Чтение 

книг научило внимательнее относиться к жизни, к своему мировоззрению, к тому, что делаешь, 

говоришь, смотришь, читаешь. Потянуло самой что-то записывать (понравившиеся мысли, 

«сильные фразы», меткие шутки), рассуждать на бумаге (она ведь всё стерпит). И если бы меня 

тогда спросили: легко ли быть православным, я бы ответила так: «Круче этого нет ничего!» 

Сейчас вся подростковая эйфория улеглась. И какие были иллюзии – они пропали. Наста-

ет, видимо, тот период борьбы с собой, о котором пишет и говорит старшее поколение. Только 

есть одна мечта: чтобы дети (мои, чужие и все) могли бы увидеть всё то, что когда-то видела и 

увидела я…                                          

                                                                                                   Татьяна Кандыбина.  

http://telma.cerkov.ru/files/2013/12/Альманах-3.pdf 

http://telma.cerkov.ru/files/2013/12/%D0%90%D0%BB%D1%8C%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B0%D1%85-3.pdf


17 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

СОБЫТИЯ НАШЕГО ПРИХОДА 
Миссионерская поездка в Аделаиду 

 

 По благословению Владыки Илариона и разрешению 

настоятеля Свято-Николаевского храма о. Владимира Дедю-

хина в Аделаиде с кратким миссионерским визитом побывал 

игумен Христофор, настоятель Архиерейского крестового 

храма Всех святых, в земле Российской просиявших (г. Сид-

ней). 

В первой лекции, которая состоялась в церковном 

зале Свято-Николаевского прихода, он сделал развёрнутый 

рассказ о таинствах Православной Церкви. Раскрыл интерес-

ные аспекты таинств, опираясь на Катехизис, составленный 

Святителем Филаретом (Дроздовым). Показал, что из семи 

таинств Церкви обязательных для спасения христианина всего пять: крещение, миропомазание, 

покаяние (исповедь), причастие, соборование. Не являются обязательными для каждого таинства 

священства и брака. 

На второй лекции, которая состоялась в частном доме для желающих задать вопросы о. 

Христофору, он осветил многие стороны различных ветвей христианства. На этой частной встре-

че присутствовал пастор Евангельских Христиан Баптистов, который пригласил игумена Христо-

фора на встречу в свою общину. Эта встреча прошла на следующий день и была плодотворной. В 

ходе беседы члены общины задавали много серьёзных вопросов о православной вере: о почита-

нии Богородицы и святых, о крещении младенцев и о Священном Предании. Слушатели получи-

ли развёрнутые ответы, с которыми вполне согласились. 

На каждой встрече о. Христофор рассказывал кратко о себе, о Приднестровье, откуда он 

родом, о трудностях русского населения в этом регионе, возникших после распада СССР и отде-

ления Молдавии как отдельного государства. Рассказал, что предполагал служить в Ирландии, но 

волею судьбы попал в Австралию, где живёт менее одного года. Отметил, что в Австралии очень 

хороший состав духовенства, пастве посоветовал беречь своих батюшек. Сказал, что здесь нашёл 

много хороших друзей и единомышленников. 

На Епархиальном съезде, который прошёл в Сиднее 12-14 декабря, игумен Христофор 

предложил создать миссионерский отдел Австралийско-Новозеландской Епархии, за это решение 

все делегаты проголосовали единогласно. Таким образом, его поездка в Южную Австралию с 15 

по 19 декабря стала первой ласточкой на трудном и таком нужном поприще миссионерства. 

                                                                                                                             

Отзывы на лекции игумена Христофора: 

 

«Первый раз со времён школьного детства – а мне уже 85 лет – я услышала лекцию о Пра-

вославии на доступном, простом для понимания языке». 

                 Прихожанка Свято-Николаевского прихода Евгения. 

 

«Для нашей церкви визит о. Христофора был благословением. В свете сложных вызовов, 

которые ставит перед Церковью Христовой современный мир, отрадно сознавать, что истинное 

Христианство зиждется на одном основании, которое есть наш Господь Иисус Христос. Да благо-

словит Господь о. Христофора в его служении и миссии распространения Евангелия Христова!» 

                                 Пастор Славянской Церкви Евангельских Христиан Баптистов г. Аделаида, 

                                                                                      Сергей Киреенко. 

 

«Очень доходчиво и просто о. Христофор донёс свет учения Христа. Была доступность для 

простых людей и глубина для начитанных». 

                          Прихожанка Свято-Николаевского прихода Наталья. 

 



18

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

Престольный праздник в Свято-Николаевском храме г. Аделаиды 
 

19 декабря Свято-Николаевский приход в Аде-

лаиде отметил свой престольный праздник. Торже-

ственное богослужение совершил Благочинный округа 

митрофорный протоиерей Михаил Протопопов 

(Мельбурн) в сослужении настоятеля храма протоие-

рея Владимира Дедюхина и игумена Христофора 

(Вахабова) из Сиднея. Прислуживали им Андрей Жу-

ковский, Давид Фрай и Саша Сенкевич (Брисбен). 

Хор под управлением многолетнего регента 

Наталии Васильевны Станько пел по-особенному во-

одушевлённо. Несмотря на 40-градусную жару у всех 

было праздничное настроение. На престольный праздник к аделаидцам приехали гости из мно-

гих городов Австралии: Канберры, Брисбена, Сиднея и Мельбурна. 

До Литургии игумен Христофор совершил водосвятный молебен, а после Литургии был 

совершён Крестный ход. О. Михаил и затем о. Христофор окропили всех святой водой, что под 

южно-австралийским летним солнцем было особенно приятно. 

Праздник закончился трапезой в прицерковном зале, которую приготовило сестричество. 

Надо отметить, что, несмотря на срочный отъезд старшей сестры Дионисии Ужигаевой по семей-

ным обстоятельствам, сестричество сработало дружно, и праздничный обед был, как и всегда, 

вкусным и разнообразным.  

После завершения обеда о. Михаил, о. Владимир и о. Христофор посетили общину Св. 

Патрикия, которую возглавляет о. Пётр Хилл. Приход Св. Патрикия не так давно переехал на но-

вое место: теперь они арендуют помещение в англиканском храме Св. Христофора в районе 

Килбурн. 

Крестный ход 

Молодёжный Православный Съезд для подростков 
 

С 19 по 24 декабря в Сиднее прошёл православный съезд для школьников 9-12 класса. Из 

нашего прихода Святого Николая на этот съезд поехали два человека: Давид Фрай и автор этой 

заметки – Андрей Жуковский. День 19 декабря для нас начался празднично, потому что это был 

наш престольный праздник. В нашем храме в этот день служили три священника: наш отец Вла-

димир, отец Михаил Протопопов и отец Христофор Вахабов. А прислуживали в алтаре Давид 

Фрай, Саша Сенкевич (из Брисбена) и автор этой заметки. 

После литургии и крестного хода, нам с Давидом надо было спешить на самолёт. Когда 

мы прилетели в Сидней, нам пришлось какое-то время подождать в аэропорту пока за нами при-

ехали, чтобы отвезти в лагерь. Мы добрались до лагеря во время ужина, и сразу нашли с кем по-

говорить и подружиться. На съезд приехало около 40 человек, и многие из них приехали из Сид-

нея или Брисбена. На следующий день у нас была лекция о вреде наркотиков и об их негативном 

эффекте. После этой лекции у нас был маленький перерыв и потом ещё одна лекция про соци-

альные сети и о том, какое влияние они имеют на сегодняшний мир. Нас предостерегали от 

предоставления лишней информации, говорили о том, что любая информация, попавшая в Ин-

тернет, уже никогда уничтожена быть не может. 

После обеда к нам в лагерь приехал полицейский, Драголюб Брклак, который был, как и 

мы, православным, и он рассказывал о запугиваниях по Интернету и про алкоголь.  За эти дни 

мы узнали много интересного из лекций на темы: «Понимание счастья», «Антиобщественное 

поведение, которое на нас влияет», «Ценность морали», «Создание». Очень интересно было на 

лекции о. Георгия Лапардина об исповеди и на лекции о. Серафима Слейда о Литургии. 

За эти дни мы не только поумнели и набрались знаний, но и накупались в море.  

                                                                                                            

                                                                                                                  Андрей Жуковский 



19 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

Рождественские кoлядки 
 

Наш церковный хор под управлением регента Наталии Станько по давней традиции 8 ян-

варя, на следующий день после Рождества Христова, объезжал с Рождественскими песнопения-

ми и Рождественской Звездой людей, которые по состоянию здоровья не смогли побывать на 

праздничной литургии в Храме.  

Хор посетил 27 людей во многих районах города. Навестили пожилых и инвалидов в До-

мах престарелых или специальных интернатах. По традиции, свой путь начали с дома нашего 

настоятеля протоиерея Владимира Дедюхина, затем навестили матушку Марию Карпович, о. 

Дмитрия, о Петра, старшую сестру Дину Ужигаеву и других прихожан. Собраны пожертвования 

на сумму $1560.  

Хор работал до самой ночи, хористы добрались до своих домов только в 1 час ночи. Спа-

сибо им за самоотверженный труд! Со Звездой ездили: Наталия Станько, Людмила Хит, Фаина 

Овчинникова, Наталия, Татьяна и Екатерина Губченко, Георгий Бергхольц и Константин Жуков-

ский. 

Надо отметить, что все хористы все годы поют в нашем хоре на добровольных началах, то 

есть бесплатно. Бескорыстно отдавая свои время, труд и талант на благо Церкви. 

Вебсайт нашего храма 
Дорогие читатели!  
 

 Силами добровольцев 

обновлён вебсайт нашего хра-

ма. На нём вы сможете посмот-

реть расписание ближайших 

служб, прочитать о жизни при-

хода, узнать о наиболее инте-

ресных событиях в русской 

школе и в скаутском отряде им. 

А.В. Суворова, увидеть объяв-

ления о намечающихся событи-

ях в нашем приходе.  

На сайте нашего храма 

вы сможете прочитать все по-

следние номера регулярно вы-

ходящего журнала нашего при-

хода "Православный Вестник". 

Не все рубрики сайта ещё за-

полнены, но со временем он 

пополнится интересными материалами. 

На нашем сайте есть такие страницы: Главная (с последними новостями и объявления-

ми), Расписание, Новости, О Церкви (здесь помещаются страницы о приходе, приходском со-

вете, хоре, сестричестве, школе, скаутах, библиотеке, киоске), Вестник (архив номеров журна-

ла, аудио-версия), Слово (Основы Православия, О Таинствах, Воцерковление, Вопросы, Пропо-

веди, Семейное чтение, Духовное наследие, Книги, Календарь), Пожертвования, Контакты (с 

картой и советом, как добраться до нашего храма общественным транспортом). 

Из перечисленных рубрик вы можете понять, как много интересного и духовно-полезного 

вы сможете для себя почерпнуть. 

Приглашаем всех заглянуть на наш сайт, и будем рады вашим советам. Пишите на наш 

электронный адрес contact@saintnicholasadelaide.org.au 

Адрес сайта: http://saintnicholasadelaide.org.au/ 

mailto:contact@saintnicholasadelaide.org.au
http://saintnicholasadelaide.org.au/


20

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

          

    Быстро пролетели 2 недели скаутского 

лагеря. Этот лагерь проходил с 12 по 25 января 

2014 г. в лагерном месте Маунт Марта под 

Мельбурном. Лагерь был посвящён памяти 

скаутмастера И.В. Халафовой (лесное имя - 

Мартышка), недавно умершей в возрасте 105 

лет. До тех пор, пока были силы, Ирина Влади-

мировна активно работала со скаутами и в 

1996 г. была награждена орденом «Белый Мед-

ведь» I степени (это высшая скаутская награ-

да). Подробно о ней рассказал ребятам о. Ми-

хаил на костре в День Памяти Верных. 

Если попробовать в нескольких словах 

оценить этот лагерь и его дух, я бы сказал, что 

красной нитью, прошедшей через весь лагерь 

стала дружба и стремление к возвышенному. 

Чтобы было понятно, что я имею в виду, при-

веду один маленький эпизод, случившийся на 

второй день после возвращения из лагеря.  

Бóльшая часть аделаидцев вернулась из 

лагеря в субботу вечером (младшая группа – 

стая, и часть разведчиков), а небольшая группа 

старших ребят – в воскресенье рано утром. Я 

ехал с первой группой и в воскресенье утром, 

как всегда, пошёл в церковь. И первым прият-

ным сюрпризом стало то, что в церкви я уви-

дел не только обычных прихожан, но несколь-

ких ребят, приехавших из лагеря, причём здесь 

были не только младшие, приехавшие нака-

нуне, которых в церковь привезли родители, но 

и те, кто пришёл в церковь после утомительно-

го ночного путешествия в автобусе, добираясь 

до церкви из дома обще-

ственным транспортом. 

Надо было видеть сцену, 

когда после службы ма-

ленькая «белочка» подбе-

жала к старшей разведчице 

и обняла её… Ради того 

чтобы увидеть одно это, 

стоило тратить и 2 недели 

отпуска, и силы, и сред-

ства! А ведь это не един-

ственное радостное собы-

тие такого родa. Достаточ-

но вспомнить о том, как 

всю обратную дорогу млад-

шие ребята дружно пели 

русские песни: и солдат-

ские песни, и любимую 

всеми «Катюшу», и детские песни из 

фильмов, а скаутский гимн «Будь готов» спели 

5 или 6 раз – всё это по инициативе самих ре-

бят! Когда мы, въехав в церковный двор, вы-

гружались из автобуса, в церкви как раз закан-

чивалась вечерняя служба, и кто-то из выхо-

дивших из храма прихожан пошутил в мой ад-

рес, что я, дескать, избежал пения (имелся в 

виду церковный хор, где я обычно пою). Я мог 

только рассмеяться в ответ, так как к этому мо-

менту у меня уже охрип от пения голос. 

Помню, что, ещё проходя руководи-

тельские курсы, мы читали скаутские учебни-

ки, где говорилось, что центр мира ценностей 

разведчества имеет внутри себя иерархию, во 

главе которой стоит Бог, а лишение иерархии 

её главы лишает смысла всю разведческую ра-

боту, т.к. от здания остаются лишь обломки 

Скаутский Лагерь 2014 

Скауты с о. Михаилом Протопоповым 

Освящение  палаток 



21 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

стен, стремящиеся в неопределённо «высокое и 

красивое», без крыши. И именно поэтому я 

рад, что в этом лагере нам удалось поставить 

«крышу» на положенное для неё место. Т.е. 

мы, конечно, и раньше старались делать, что 

могли: как всегда, о. Михаил Протопопов в са-

мом начале освящал наш лагерь, и, как всегда, 

в День Памяти Верных на торжественной цере-

монии служилась лития, где поминались все 

павшие и умершие на посту верные, как всегда, 

наш день начинался с молитвы и молитвой за-

канчивался, как всегда, мы занимались религи-

ей по учебной программе разрядов. Но впервые 

за много лет, в этом лагере разведчики и раз-

ведчицы в день праздника Крещения ездили в 

церковь в Данденонг, и о. Михаил в своём об-

ращении к прихожанам с особым теплом отме-

тил этот факт. Впервые в этом году несколько 

дней в лагере с ребятами провёл игумен Хри-

стофор (Вахабов), который не только беседо-

вал с ребятами на вечные темы, но и помогал 

им подготовиться к сдаче зачётов по разрядам. 

Ведь кто лучше священника объяснит ребятам 

смысл литургии или вопрос об устройстве хра-

ма (это всё вопросы 2-го разряда, а первый раз-

ряд и того сложнее)? Причём, для ребят всех 

возрастов важно понять, что священник это не 

какой-то неотмирный «дядя в чёрном», кото-

рый приехал, совершил непонятный обряд и 

уехал, оставив нас с нашими проблемами и во-

просами, а тот, с кем можно поговорить по ду-

шам и о простом, и о сложном в тот самый мо-

мент, когда вопросы возникают, кто может и 

должен посеять в детских душах семя веры – а 

в положенное время эти семена дадут всходы, 

дайте только срок! Даже тот факт, что когда 

один из ребят был расстроен возникшей ссорой 

и заплакал, они обратились за помощью к о. 

Христофору, и 

это помогло, 

говорит о мно-

гом – прежде 

всего, о том, 

что лёд перво-

начальной 

настороженно-

сти и недоверия 

был растоплен. 

Узнав, что о. 

Христофор на 

третий день ра-

но утром уезжа-

ет, ребята под-

ходили ко мне 

и спрашивали, 

может ли он приехать к нам в лагерь ещё. В 

первый раз всё организовать было очень труд-

но, но, надеюсь, что в следующий лагерь мы 

учтём весь этот опыт и заранее всё спланируем. 

К этому приезду мы тоже сделали многое, ведь 

новое дело всегда трудно начинать.  

Надо сказать, что о. Христофор возглав-

ляет созданный в прошлом году – на основе 

решения Епархиального Собрания – Миссио-

нерский Отдел нашей Епархии. На эту поездку 

его благословил наш благочинный протоиерей, 

а также по совместительству скаутмастер – о. 

Михаил Протопопов. При встрече о. Михаила 

и о. Христофора у нас на престольном праздни-

ке были оговорены возможные даты пребыва-

ния о. Христофора в лагере. Также было полу-

чено согласие начальника Австралийско-

Новозеландского отдела ОРЮР скаутмастера 

Юрия Канта.   

Отъезд о. Христофора совпал с приез-

дом Старшего скаутмастера Наталии Конон 

(Нью-Йорк). Такие события случаются у нас не 

часто (в последний раз Старший скаутмастер 

приезжал к нам в 2009 году – наш лагерь был 

первым лагерем этого юбилейного для русских 

скаутов года), поэтому мы хотели и сами не 

ударить в грязь лицом, и побольше узнать о 

жизни русских скаутов в Америке. На общем 

костре Наталия Конон (лесное имя – Малень-

кая Мышка) рассказала ребятам, как проходят 

их лагеря – лично мне было особенно интерес-

но узнать, что в Америке духовник находится в 

лагере практически весь срок (2 с половиной 

недели из 3), и что один день американские 

разведчики отводят на поездку в православный 

монастырь. Стало ясно, что мы движемся в 

верном направлении в духе исконных тради-

О. Христофор (Вахабов) ведёт занятие по 
религии 

 



22

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

ций русского разведчества. На память, наряду с 

общим подарком, один из наших умельцев 

(Багира) сделал Маленькой Мышке особый по-

дарок – самодельный значок в виде маленькой 

мышки (те, кто получал от Багиры мушек и 

птичек, знают, о чём я говорю). Старшая скаут-

мастер приказом закрепила организационные 

изменения, произошедшие в нашем отряде в 

связи с его ростом. Теперь на базе нашего 

сводного аделаидского отряда организована 

Дружина «Очаков» (нач. дружины скм. П. Ко-

зин), куда входит отряд скаутов 

«Суворов» (нач. отряда ски. К. Жуковский) и 

стая «Мориалта» (нач. стаи  ски. М. Шарова). 

В этом лагере мы все пережили 4 тяжё-

лых дня экстремальной жары (до +44 C), и, 

наверное, не надо объяснять, как нам было не-

просто. По возможности мы возили ребят на 

море, вид на которое открывался прямо из ла-

геря, в жару старались находиться или в конди-

ционируемом зале, или в тени деревьев, пили 

больше воды и пользовались кремом от солнца.  

Под вечер третьего дня мы нашли на земле 

умирающую от жары самку поссума с детёны-

шем, к сожалению, все попытки вернуть её к 

жизни не увенчались успехом, зато детёныша 

удалось спасти. А чуть позже вечером мы 

смогли откачать другого такого же зверька, ко-

торый долго пил воду из блюдца, потом поел 

немного яблока, а утром мы передали его спе-

циалистам, которые знали, как отхаживать этих 

животных. Один из разведчиков (Артём Ам-

броз), активно помогавший нам в этом, полу-

чил за это в лагере значок «Друг животных и 

птиц». Приходилось постоянно быть начеку и 

следить (в том числе и ночью) за пожарной об-

становкой вокруг лагеря, т.к. несколько ночей 

были сухие грозы, от которых по всей Викто-

рии случилось немало пожаров. На территории 

нашего лагеря пожарники в один из дней про-

водили тренировки. К счастью, реальных пожа-

ров у нас не случилось, но все разведчики зна-

ли, где собираться по общему сигналу в случае 

пожара и что делать. 

По количеству ребят лагерь был чуть 

меньше, чем в прошлом году (аделаидцев было 

больше, чем обычно), но зато лагерь прошёл 

более организованно. Причём важно то, что эту 

организованность обеспечили сами ребята: и 

старшие разведчики, и витязи с дружинницами 

(это помощники руководителей, прошедшие 

разведческую лестницу не менее чем на 2 раз-

ряд, и показавшие себя хорошими лидерами, а 

также давшие особое Обещание витязей) – за 

помощь им большое спасибо! В этом лагере 

Руководители Аделаидской Дружины 



23 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 Круг витязей Мельбурна по-

полнился двумя новыми чле-

нами – Олег Глазунов и Мар-

тин Красков. Шестеро ребят 

получили лесное имя – для 

получения лесного имени 

нужно иметь за плечами пол-

ный третий разряд, затем 

сдать разведчество и практи-

ку 2 разряда, а также иметь 

опыт нескольких лагерей. Несколько разведчи-

ков и витязей были награждены первой серьёз-

ной наградой – Пальмовой Веткой 3 степени. 

Из нашего отряда это Вася Секерин, Катя Пу-

занова и Артём Амброз, а из 

мельбурнского отряда – Ма-

нефа Козулина, Ангелина 

Вишневская, Мартин Крас-

ков и Костя Шматков.  

Мы все были очень 

рады снова после годового 

перерыва увидеть в лагере 

двух наших старших развед-

чиков – Дениса Шеха (он пе-

реехал в Канберру) и Артёма Ферулёва. Спаси-

бо им за их помощь и надеемся, что и в буду-

щем они не будут забывать про нас. Многие 

разведчики, уехавшие из лагеря раньше срока 

по семейным обстоятельствам, упросили своих 

родителей вернуться на последний день и все 

разговоры, которые они вели дома были про 

лагерь! 

Обычно у нас в лагере костры у развед-

чиков (старших) и стаи (младших) проходят 

вместе, но один раз стая решила провести свой 

собственный костёр, куда пригласили и меня (с 

гитарой). Было очень интересно видеть, как 

младшие ребята – «волчата» и «белочки» рас-

крепощались, и как искренне они выкладыва-

лись на костре, показывая «точки» - самодея-

тельные сценки, чаще всего 

собственного сочинения. Го-

воря о новостях стаи, прият-

но отметить, что Марина То-

карева (в прошлом старшая 

разведчица и дружинница, а 

теперь мама трёх «белочек») 

получила в этом году зелё-

ный галстук руководителя и 

звание штаб-инструктора, а 

Тамара Амброз – бабушка троих разведчиков и 

мама одного из руководителей – звание скаут-

мастера. Поздравляем их и желаем им счастли-

вой разведки! Теперь наша стая действительно 

может работать самостоя-

тельно в составе дружины. 

 Многие родители, прие-

хавшие из бывшего СССР, 

спрашивают, чем отличаются 

скаутские лагеря от лагерей 

пионерских. Чтобы понять, в 

чём разница, надо осознать, 

что все скаутские руководи-

тели это не платные профес-

сиональные вожатые и массовики-затейники, а 

стопроцентные волонтёры, для которых работа 

с детьми это призвание и часть жизни, и для 

которых на первом месте стоит верность Богу 

и Родине. Именно отсюда 

приходит наше стремление 

сохранять и русский язык, и 

православную веру, и все 

наши культурные традиции. 

И именно поэтому у скаутов 

не на словах, а на деле осу-

ществляется семейная атмо-

сфера, где все скауты являют-

ся друг другу братьями  и 

сёстрами. Мы никого не тянем к себе насильно 

и не принимаем в свою семью тех, кто смотрит 

на ближнего, как на средство для достижения 

личных успехов и удовольствий, либо приез-

жает в лагерь только «для фана». И приятно 

слышать, когда хорошие ребята из числа раз-

ведчиков подходят и спрашивают, что нужно 

сделать, чтобы стать руководителями. Видя 

это, понимаешь, что если молодые ребята гото-

вы так же бесплатно отдавать себя ради того, 

чтобы видеть радость на детских лицах, зна-

чит, мы работали не зря. 

Всегда готов! За Россию! 

         Скаутинструктор К. Жуковский                                                         



24

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 

 

На реках Вавилонских 
 

За несколько недель до Великого по-

ста начинается подготовка к нему. Первая 

неделя – О Мытаре и Фарисее, в которой, по 

словам святителя Феофана Затворника, го-

ворится каждому из нас: «Не полагайся на 

свою праведность, подобно фарисею, но всю 

надежду своего спасения возлагай на бес-

предельную милость Божию, вопия подобно 

мытарю: Боже, милостив буди мне грешно-

му». 

Вторая неделя – О Блудном сыне, где 

на протяжении всей седмицы Церковь спе-

циальными песнопениями призывает  чело-

века к покаянию ибо «Велика сила покая-

ния, – говорит святитель Иоанн Златоуст, – 

оно делает нас чистыми, как снег, открыва-

ет путь к Небу», побеждает зло и возносит в 

рай. 

Третья неделя – о Страшном суде 

(Мясопустная). Церковь напоминает каждо-

му из нас, что все мы предстанем перед Су-

дом Божиим и никто его не избежит, и все 

наши грехи откроются. Тогда нам не на ко-

го будет надеяться и каждый получит по де-

лам своим,  потому что, по слову преподоб-

ного Ефрема Сирина: «Не искали спасения 

в покаянии и милосердии к ближним». 

Последняя из подготовительных 

недель – Сыропустная. Воспоминание из-

гнания Адама из рая. Седмица же называет-

ся сырная или  – Масленица. Церковь назы-

вает масленичную неделю – «светлым пред-

путием воздержания» и «началом умиления 

и покаяния», а последний день Сырной сед-

мицы называется Прощенным Воскресени-

ем. В этот день принято просить друг у дру-

га прощения, чтобы с мирным сердцем 

вступить в Великие и спасительные дни 

святой Четыредесятницы. 

Во второе воскресенье подготовки в 

церкви читается Евангелие о блудном сыне, и 

поётся Псалом 136 «На реках Вавилонских». 

Он поётся в добавление к обычным торже-

ственным и прославляющим Бога псалмам 134 

(«Хвалите Имя Господне») и 135 

(«Исповедуйтеся Господеви яко Благ»). Пса-

лом «На реках Вавилонских» является следую-

щим по порядку в Псалтири. Но по содержа-

нию своему он резко отличается от предыду-

щих двух. Это пронзительный крик души, ко-

торая ощутила всю горечь и тяжесть своего 

разрыва с Богом.  

Текст псалма переносит нас в VI век до 

Р.Х. Это было время неисчислимых бедствий 

иудейского народа. Вавилоняне вторглись на 

территорию иудейского царства, разграбили и 

уничтожили до основания Иерусалим. Так же 

был разграблен и разрушен Храм Бога иудей-

ского – тогда единственный на земле храм, где 

поклонялись Истинному Богу. Десятки тысяч 

иудеев, как знати, так и простых людей, были 

уведены в вавилонский плен. Все еврейские 

города во время плена остались необитаемы 

(что подтверждается и археологическими рас-

копками). Но самым страшным было даже не 

это. Над еврейским народом нависла опасность 

потерять свою религию, а значит и корни. Ведь 

в окружении преуспевающих 

«цивилизованных» язычников было так легко 

забыть свою веру и принять чужих богов… 

«Отверг Господь жертвенник Свой, от-

вратил сердце Свое от святилища Своего, пре-

дал в руки врагов стены чертогов его; <…> Ис-

тощились от слез глаза мои, волнуется во мне 

внутренность моя, изливается на землю печень 

моя от гибели дщери народа моего, когда дети 

и грудные младенцы умирают от голода среди 

городских улиц» (Плач Иер. 2.7, 11). Казалось, 

что надежды на сохранение единства народа и 

возвращение домой уже нет. Никто не мог 

знать, что через 50 лет Вавилонское царство 

падет, а персидский царь Кир Великий мило-

стиво разрешит иудеям вернуться домой и 

начать отстраивать город и Храм. 

ВОЦЕРКОВЛЕНИЕ 



25 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

 Ключ к пониманию псалма в том, что 

рассказ ведется в прошедшем времени. Плене-

ние закончилось. Люди возвращаются домой. 

Можно себе представить, как у костра старец, 

переживший все тяготы вавилонского плена, 

поет своим детям и внукам: 

 

При реках Вавилона, там сидели мы и 

плакали,  

когда вспоминали о Сионе; 

на вербах, посреди его, повесили мы 

наши арфы. 

 

Место действия – «реки Вавилонские» – 

реки Тигр и Евфрат с тысячами притоков и 

прорытых за многие века каналов. Кучка из-

можденных и очень бедно одетых людей скры-

вается от чужих глаз в зарослях ивняка на бе-

регу небольшой речки или канала. У них ото-

брали абсолютно все, оставив им только тряп-

ки, чтобы прикрыть наготу. Единственной па-

мятью о Родине у них остались музыкальные 

инструменты, которые для завоевателей не 

имели никакой ценности. Бережно сохраняя от 

влаги и повреждений свои кинноры 

(простейшая арфа с несколькими струнами из 

жил животных, традиционная у евреев), они не 

положили их на землю, а аккуратно повесили 

на ветки деревьев. Все они расстроены, многие 

плачут. Причиной тому недавний случай: 

 

Там пленившие нас требовали от нас 

слов песней,  

и притеснители наши – веселья: 

«пропойте нам из песней Сионских». 

 

Вавилонские конвоиры, сопровождая 

иудеев, видимо, на какие-то работы, обрати-

лись к ним с, в общем-то, безобидной прось-

бой: спеть что-то из их народных песен, чтобы 

веселее было идти. Они не могли предполо-

жить, какую бурю эмоций вызовет у пленников 

это предложение. Ведь народные песни иудеев 

были тесно связаны с верой в Бога и Богослу-

жением. Поэтому петь их не на святом месте 

было бы кощунственным: 

 

Как нам петь песнь Господню на земле 

чужой? 

Если я забуду тебя, Иерусалим, – забудь 

меня десница моя; 

прилипни язык мой к гортани моей, если 

не буду помнить тебя,  

если не поставлю Иерусалима во главе 

веселия моего. 

 

Вероятно, за отказ петь, люди понесли 

какое-то телесное наказание, но оно их не сму-

тило. Они дают клятву, что примут и бóльшие 

беды (паралич правой руки, отсыхание языка), 

в случае если им случится забыть Город Бо-

жий. В основе любой радости (а пение – это 

радость) должна быть мысль о Боге. Для евре-

ев же мысль о Боге была прочно связана с мыс-

лью о родном городе Иерусалиме. Воспомина-

ния о несчастной Родине приводят иудеев к 

гневу и воплю об отмщении врагам: 

 

Припомни, Господи, сынам Едомовым 

день Иерусалима,  

когда они говорили: «разрушайте, раз-

рушайте до основания его». 

Дочь Вавилона, опустошительница! 

блажен, кто воздаст тебе за то, что 

ты сделала нам! 

Блажен, кто возьмет и разобьет мла-

денцев твоих о камень! 

 

Почему первый вопль не о вавилонянах, 

как о непосредственных врагах, а об идумеях 

(«сынах Едомовых»)? Идумеи – ближайшие 

родственники израильтян. Они были потомка-

ми Исава, родного брата Иакова-Израиля. Бла-

гополучие израильтян всегда было предметом 

зависти для идумеев. Они всегда старались 

принять активное участие в любых вражеских 

нападениях на Иудейское и Израильское цар-

ства. Библия сохранила для нас свидетельства, 

что во время захвата Иерусалима вавилоняна-

ми именно идумеи сожгли Храм (2Ездр., 4:45). 

К слову сказать, идуменянином был и царь 

Ирод Великий, впоследствии пытавшийся 

убить новорожденного младенца-Христа. 

Церковь рассказывает эту историю нам 

именно сейчас, в период подготовки к Велико-

му Посту не просто как урок древней истории. 

Вавилон был могущественным и развитым го-

родом, в котором было все лучшее, что мог 

предложить Древний мир. С точки зрения мно-

гих народов жить в Вавилоне было привилеги-

ей. Но из Библии мы знаем, что  Вавилон стре-

мился строить своё могущество и развитость 

на постоянном противодействии Богу Истин-

ному. Именно поэтому в Библии Вавилон сим-

волизирует чрезмерную и избыточную привя-

занность к мирским благам, которая удаляет 

нас от Бога. Большинство современных людей 

оказывается как бы в вавилонском плену, пора-



26

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

Святитель Николай Сербский 
«Вера образованных людей» 

Символ веры с толкованием 
(продолжение, начало в номере 51) 

бощенные материальными достижениями ци-

вилизации. Нас, христиан, Спаситель освобо-

дил из этого «вавилонского пленения». Мы 

уподобляемся древним иудеям, вернувшимся 

на развалины родного города, который им 

только предстоит отстроить в течение долгих 

лет тяжелого труда. Так же и нам предстоит 

кропотливая работа по восстановлению Иеру-

салима и Храма наших души и тела, разрушен-

ных грехом. 

Один из важных уроков псалма в том, 

что нельзя молиться (т.е. «воспеть песнь Го-

подню»), находясь «на земли чуждей» (т.е. бу-

дучи поглощенными привязанностями к бла-

гам цивилизации). Именно поэтому пост, как 

воздержание, настолько тесно связан с молит-

вой. 

Еще один важный урок заключен в по-

следней строке псалма. Она является как бы 

итогом всему. В своем буквальном, историче-

ском смысле эта строка ужасна и жестока. Она 

описывает варварские методы ведения войны, 

которые практиковались в древнем мире 

(4Цар., 8:12; Ос., 10:14; Наум., 3:10). Но для 

нас, христиан, важен духовный смысл этой 

строки: с грехом надо бороться в самом заро-

дыше, когда он проявляется еще только в по-

мыслах и подспудных желаниях. Именно они 

являются «младенцами» «дщери вавилон-

ской». Поэтому счастлив тот, кто сможет пой-

мать их в себе и разбить о камень, т.е. покаять-

ся в них, прежде чем помыслы-младенцы раз-

горятся и возрастут до уровня греховных по-

ступков и страстей. А Камень этот есть Святая 

Церковь и Господь наш Иисус Христос (Мф., 

16:18; 1Петр 2:6-8; Рим., 9:33; 1Кор., 10:4). 

По материалам сайта «Православие и 

мир»  

ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ 

...И во единаго Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от 

Отца рожденнаго прежде всех век... 
 

 Новый свет осветил вас, образованные, носящие в себе образ Божий. Сквозь завесу, приот-

крытую десницей Всевышнего, новый луч света упал на вас, и вы светитесь, словно чада Божии. 

Этот свет открывает вам вечную тайну, радостную тайну вечного родительства и вечного сынов-

ства. Этот свет низводит благословение на вас, и елей утешения изливается на ваши заплаканные 

глаза. 

 Один единый Господь Иисус как Христос и как Сын Божий. Как Христос, в смысле Мес-

сия, Он один-единственный от начала до конца времен. Другого Мессии человечество ни искать, 

ни ожидать не может. Многие придут под именем Моим, и будут говорить: «я Христос», и мно-

гих прельстят (Мф. 24, 5). 

 Так предрёк Единственный, Неложный и Прозорливый. Ложных мессий было немало, есть они 

и сейчас, и, чем ближе конец рода человеческого, будет их все больше. Но истинный Мессия – 

один-единственный, неложный Христос, непостижимый Человеколюбец. Этот Истинный, Не-

ложный и Непостижимый есть Мессия для всех народов и племён во всем мире на все времена. 

Один-единственный Мессия и для живых, и для мертвых, для тех, кто был, и для тех, кто будет. 

 А вы, образованные, призваны к тому, чтобы возвестить племенам и народам: «О племена 

и народы, среди вас могут быть великие люди, величайшие из великих, среди вас могут быть вы-

дающиеся сыновья и дочери, лучшие из лучших, но Мессия – один для вас. И другого не ждите и 



27 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

не ищите. Воистину, если придёт другой под Его именем, другой, кроме Него, единственного, 

будет ложь и сын лжи. Тогда, – говорит единственный истинный Мессия, – если кто скажет 

вам: вот, здесь Христос, или там,- не верьте (Мф. 24, 23). Не будьте как евреи, которые ждут 

своего еврейского мессию. Не придет другой мессия: ни еврейский, ни американский, ни индий-

ский, ни русский. Ибо главное качество истинного Мессии – Его всечеловечность. Он придет ко 

всем, Он выше всех и ради всех. 

 Такой есть у вас Мессия, о народы и племена, такой, словно ослепительное солнце на 

небесном своде. И подобно тому как солнце освещает всех вас, белых, черных, желтых и крас-

ных, так единый Мессия светит всем вам, светит всем, служит всем, господствует над всеми. Бу-

дет ли кто-нибудь из вас искать иного солнца? Нет. Для чего же тогда искать иного мессию, если 

свет Мессии Иисуса Христа ярче солнечного света, ярче, щедрее, животворнее, радостнее, спаси-

тельнее? 

 Берегитесь других мессий, о народы и племена, берегитесь многих мессий, ибо они суть ду-

шегубы и слуги нечестивого. Диавол старается умалить значение и величие Господа Иисуса, а 

потому стремится звание Мессии, Христа, звание единственное и неземное, превратить в орден, 

чтобы присвоить многим и многим. Но вы знайте, что носить боевые ордена и быть истинным 

полководцем не одно и то же. 

 Берегитесь мессий, которые без креста явятся. Ваш Мессия одно знамение носит, одно от-

личие – Крест. Крест как знамя победы. По нему узнаете Мессию своего, единственного, истин-

ного, Который однажды согбенным вступил на ниву, чтобы засеять ее, но Который еще раз всту-

пит на нее восклонившимся, чтобы с ангелами собрать жатву». 

 Единственный Мессия, Спаситель мира – Сын Божий, Единородный, Иже от Отца рож-

денный прежде всех век. Это Его печать небесная и залог истинности Его мессианства. Кто отре-

чется от Мессии Господа, тот будет уличен во лжи. 

 Об этом же, но еще строже, говорит вам апостол, который возлежал у груди Иисуса. Вот его 

слова: Кто лжец, если не тот, кто отвергает, что Иисус есть Христос? – то есть Мессия (1 

Ин. 2, 22). Разве может быть Мессией кто-то меньший Сына Божия? Разве люди могли бы при-

нять за Мессию меньшего, чем Сын Божий? 

 Нужно было Кровью Своей омыть одряхлевшее и истлевшее древо человечества. Кровь ни 

одного из смертных не была ни достаточно чистой, ни достаточно сильной и животворящей, что-

бы облагородить и укрепить старое древо. Ничья кровь не могла сделать этого, кроме Крови Сы-

на Божия, в которую Он, словно в багряницу, облачил Свое вечное Божество. 

 Вознесите ныне ум ваш, образованные, носящие в себе образ Божий, к Сыну Божию, Еди-

нородному. Вы сразу узнаете Его через образ Божий, который в вас, и, узнав, возрадуетесь. Еди-

нородным Сыном Божиим Христос именуется потому, что Он есть Сын Единственный, от Бога 

Отца рожденный. Когда называете Всевышнего Отцом, тогда подтверждаете существование Сы-

на. Не называют отцом или родителем бездетного. Того, кто не рождает. 

 Так говорит Всевышний устами пророка Своего: Доведу ли Я до родов, и не дам родить? 

говорит Господь. Или, давая силу родить, заключу ли утробу? (Ис. 66, 9). Да не усомнится никто, 

что Господь – Родитель; да не усомнится никто в Сыне Божием, Единородном. Может ли быть 

что доброе на свете, что не в Господе и не от Господа? А рождение всегда благо. Потому рожде-

ние у Бога не как идея, но как реальность, реальность вечная, ибо Бог вечен. 

 Господь – Свидетель. Сам Бог Отец свидетельствует о Сыне Своем, сначала через пророка, 

говоря: Сын Мой еси Ты, Аз днесь родих Тя (Пс. 2, 7). И это днесь Божие – вечно! А потом Сам 

возвестил о Нем на реке Иордане и горе Фаворе:  

 Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте (Мф. 17, 5). 

А Сам Господь Иисус Христос говорит о Себе:  

 Я Сын Божий (Ин. 10, 36). Так же как никто из земнородных не может назваться отцом, не 

имея сына, так не назовется и сыном, отвергая отца. Может ли быть бездетным родитель и сын 

без родителя? Об этом снова говорит вам тот, который возлежал у груди Господа: Всякий, отвер-

гающий Сына, не имеет и Отца; а исповедующий Сына имеет и Отца (1 Ин. 2, 23). 

 Некий богатый человек имел сына единственного. И был тот человек весьма милостив: 

узнав, что в округе много сирот, он сжалился над ними, пошёл и собрал их, и привёл в свой дом. 

И сделал свой дом их домом, своё богатство – их богатством. И когда обращался к ним, говорил: 



28

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

чада мои! Так же как, обращаясь к сыну своему, говорил: чадо моё! В чем разница? 

 Вам, образованным, нетрудно ее увидеть. Она очевидна: тот человек по естеству имел одно-

го сына, а по милости назвался отцом всем сиротам, которых усыновил в доме своём. Родство по 

естеству и родство по дару усыновления – вот в чём разница. 

 Это сказано вам, просвещённые, для того чтобы вооружились вы на непросвещённых, гово-

рящих дерзко: мы признаём Христа Сыном Божиим, так же как себя считаем сынами Божиими! 

Спросите их кротко и смиренно: как же вы считаете всех сынами Божиими – и себя, и Христа? 

Всех ли по милости или всех по естеству? Ответьте нам: как может безгрешный Христос быть 

сыном по милости и как вы, грешные – сынами по естеству? Господь безгрешен, это вы признаё-

те. Безгрешный может родить только Безгрешного. Как может родиться грешный от Того, Кто не 

имеет греха? Кто может дать то, что не имеет сам? А кто из сыновей жены без греха? И кто же из 

вас может назваться сыном Божиим по существу? 

 По естеству, или существу, Сыном Божиим может назваться лишь Тот, Кто носит в Себе 

Божественные свойства и Божественную силу Бога Отца. Иными словами, Сыном Божиим может 

быть только Бог. Не свидетельствует ли вам в один голос вся природа, что рожденный всегда од-

ного естества с рождающим? От дуба рождается дуб, от голубя – голубь, от льва – лев, от орла – 

орел, от человека – человек, и такой порядок во всем царстве живой природы. Кто может родить-

ся от Бога, если не Бог? Вечный Сын Божий рожден от Бога Отца; следовательно, Он – Бог. Да, 

таков порядок, о котором говорит вся живая природа, о котором свидетельствует Сам Господь. И 

если безгрешный Господь Иисус Христос – Сын Божий по существу, то вы можете быть сынами 

Его только по дару, по милости, по усыновлению. 

 А прежде всех век рожден Бог Сын от Бога Отца. Сам Сын Божий засвидетельствовал это 

перед евреями, гонителями Своими, сказав: прежде нежели был Авраам, Я есмь (Ин. 8, 58). И 

снова, когда спросили Его: кто же Ты? - ответил им: от начала Сущий (Ин. 8, 25). Этими слова-

ми Господь хотел указать на Свое вневременное происхождение, Свое вневременное вечное сы-

новство. Он, Единородный, Сущий от начала всего творения, от начала ангельских кругов и те-

лесных существ. Нельзя говорить ни об одном из явлений, не указав на его начало. Сын Божий – 

Начало. Если Всевышний вечен, вечно и родительство Его, а вечному родительству подобает и 

вечное сыновство. Посему верно исповедуете, когда говорите, что веруете во единаго Господа 

Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от Отца рожденнаго прежде всех век. 

 Это вера исполненных любовью душ, трудно принять её душам, не имеющим любви. Роди-

тели, беззаветно любящие своих детей, и дети, беззаветно любящие родителей, с радостью при-

нимают её. Необъяснимую и глубочайшую тайну о привязанности родителей к детям и детей к 

родителям озаряет свет Божиего родительства и Божиего сыновства. Только в таком свете дети и 

родители могут постичь тайну своей взаимной любви, только в таком свете могут они постичь то, 

что их любовь небесного происхождения. Она загорелась от вечного пламени любви Отца и Сы-

на, и потому родители, беззаветно любящие своих детей, и дети, беззаветно любящие родителей, 

с радостью принимают веру в вечного Отца и совечного Ему Сына на небесах. 

 Это ваша вера, христоносцы, и вера ваших отцов, любивших вас. Пусть станет она верой и 

ваших детей, которых вы любите беззаветно, вера непостыдная, православная, спасительная. Во-

истину, это вера образованных людей, носящих образ Божий в себе. В Судный день Христов бу-

дут они помилованы и названы благословенными. 

Иисус Христос. Мессия. Сын Божий. 

 

  …Света от Света, Бога истинна от Бога истинна, рожденна, несотво-

ренна, единосущна Отцу, Имже вся быша... 
  

 И пророк, и тайнозритель, прозревая вечность, видели Его: то не было сияние солнца, и не 

свечение луны или звезд, но все-таки некий неизреченный Свет проникал всюду и освещал всё 

(см.: Ис. 60, 19; Откр. 21, 23). Знаете ли вы, образованные, что это за Свет? Да, вы догадались, 

это вечный Свет лица Всевышнего. Это Свет вечного Родителя, и Свет вечного Сына, и Свет веч-

ного Духа Святаго – один Свет, одно Божество, одна Красота. 

 Святые никейские отцы, просвещенные этим вечным горним Светом, определили отноше-

ние Господа Иисуса Христа к Отцу Небесному и Его отношение к творению в шести словах. Че-



29 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

тыре слова определяют первое, а два последующих – второе. 

 Первое слово – Света от Света. Великий тайнозритель сказал: Бог есть свет, и нет в Нем 

никакой тьмы (1 Ин. 1, 5). Если Родитель – Свет, чем может быть Его Сын, если не Светом? Ес-

ли вечный Отец – Свет, то и Сын Его – Свет. Свидетельство Сына о Себе гласит: Я свет миру 

(Ин. 8, 12). Блаженны вы, если можете назвать себя просвещенными этим Светом! 

 Второе слово – Бога истинна от Бога истинна. Однажды апостол Филипп дерзнул попро-

сить Господа: Господи! покажи нам Отца, и довольно для нас, на что Господь ответил ему: Ви-

девший Меня видел Отца, – и добавил: – Верьте Мне, что Я в Отце и Отец во Мне (Ин. 14, 8-

11). И снова сказал: Все, что имеет Отец, есть Мое (Ин. 16, 15), и опять: Я и Отец – одно (Ин. 

10, 30), – сказал, когда евреи хотели побить Его камнями, говоря Ему: за то, что Ты, будучи че-

ловек, делаешь Себя Богом (Ин. 10, 33). Как они, ослепленные грехом, видели, так и говорили. А 

видели они во Христе только тело человеческое, а то, что таилось за телесной завесой, за багря-

ницей плоти, было сокрыто от их глаз. Ведь медный провод, проводящий электричество, перено-

сящий мысль и голос, и обычная медная проволока, что валяется на земле, для неопытных и не-

разумных людей выглядят одинаково. Пелена застилала их духовное зрение, и не видели они Бо-

жественного естества за естеством человеческим. Его могли видеть только крещёные, освящён-

ные и очищенные. Его видели святые апостолы и все духовные люди на протяжении многих ве-

ков, такие, как святые никейские отцы. Бог во Христе… – свидетельствует апостол Павел (2 Кор. 

5, 19). Это Божие откровение. Но то, что Рожденный от Бога – Бог истинен от Бога истинна, 

становится очевидным из явления родительства в царстве живой природы. Бог истинный мог ро-

дить только Бога истинного. 

 Слово третье – рожденна. То есть Сын Божий рожден от Бога. Свет рожден от Света, Исти-

на рождена от Истины, Жизнь от Жизни, Слава от Славы, Бог истинен от Бога истинна. Челове-

ческий разум до некоторой степени способен понять телесное рождение плоти от плоти, но по-

нять рождение духа от духа ему трудно. Знайте, образованные, что телесное рождение лишь тень 

или символ рождения духовного. Довольно вам, христоносцы, знать, что Мессия и Спаситель 

наш не смерть от смерти, не тьма от тьмы, не тлен от тлена, не немощь от немощи, но Свет от 

Света, Бог истинный, рожденный от Бога истинного. А поскольку Он рождён в вечности, то и 

вам, когда оставите этот мир и врата его захлопнутся за вами, явится Он в вечности. 

 Сказано вам однажды, что Мессия ваш – Сын Божий, Единородный, единственный рожден-

ный от Бога Отца, да будет вам радость сполна снова услышать о Нем как о рожденном. Ибо 

рождение – значит любовь. Прежде было сказано вам, что Он – единственный, от Бога по есте-

ству рожденный, Вышний от Вышнего, прежде всех век рожденный от Всевышнего. Он может 

походить на творение, но Он нетварен. 

 Слово четвёртое – единосущна Отцу, то есть одного естества с Отцом. Разве это не разуме-

ется само собой после всего сказанного о Нем? Ибо, если говорится, что Он Сын Отца, эти слова 

уже заключают в себе то, что Он одного существа, одного естества с Отцом. И если сказано: Све-

та от Света, то этим снова подтверждается, что Свет, рожденный от Света, равен по сущности 

и естеству рождающему Свету. И когда говорится: Бога истинна от Бога истинна, эти слова 

подтверждают истину о том, что Сын единосущен Отцу. Наконец, когда мы произносим: рож-

денна, несотворенна, этим еще ярче подчёркивается сказанное прежде. Ибо рождённое всегда 

одного естества с родителем, в то время как сотворённое иного существа и естества, чем сотво-

ривший. Посмотрите и увидите, что рожденное дитя того же естества, как его отец, а меч иного 

естества, нежели кузнец, ковавший его. 

 Вот два слова, которыми святые отцы никейские определили отношение в вечности Сына 

Божия Иисуса Христа к Своему Отцу. А вот два слова, которыми они определили отношение 

Сына Божия к тварности. 

 Первое слово – несотворенна. Небеса, и земля, и всё видимое и невидимое на ней, всё, что 

вне существа Бога, единого, живого, – всё это тварно. Один только Творец нетварен. И так же, 

как нетварен Отец, так же нетварен и Сын. Рожден, а не сотворен. От начала Он – делатель, а не 

дело, виновник творения, а не тварь. Совечен Отцу и единосущен Отцу. Отец – Альфа и Омега, и 

Он – Альфа и Омега. Отец безначален, и Он – безначален. Вне времени, вне пространства, вечен 

и бессмертен. Его существо неразлучно с существом Отца; Его свет и слава неотделимы от света 

и славы Отца. Сила Отца и Его сила. Не следует ли из этого, что Сын Всевышнего нетварен? Ибо 



30

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

как может быть тварен Тот, Кто вечен? И кем мог быть сотворен Тот, Кто совечен Отцу? 

 Подобно тому как невозможно говорить о солнце без света или источнике без воды, невоз-

можно говорить и об Отце без Сына или о Сыне без Отца. Поэтому сказано, образованные, что 

Спаситель ваш нетварен. Ибо будь Он тварен, то и Он, как и все мы из тварных, нуждался бы в 

Спасителе. Будь Он тварен, Он не был бы Сыном, а одним из сыновей, был бы не Сыном, а од-

ним из усыновленных. Но Он воистину Сын, а не пасынок. И если бы был Он пасынком, тогда 

Отец не имел бы родного Сына, не мог бы Он называться Отцом и не существовало бы вечного 

родительства. Не существовало бы тогда и вечной любви. Не существовало бы сыновства вечно-

го, и родительства вечного бы не было – двух столпов вечной любви. Но да радуются сердца ва-

ши, чада Божии, ибо существуют и родительство, и сыновство, и – любовь. Да согревают вас лу-

чи вечной любви! 

 Второе слово – Имже вся быша. Через Него все творение обрело своё бытие. По слову Бо-

жию: Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть (Ин. 1, 3). 

Сын Божий, Единородный, следовательно, не просто нетварен, но Он – Творец. Через Него всё 

начало быть, и без Него ничего бы не начало быть, что начало быть. Творение, в котором всё, что 

на небе и на земле, обрело свое существование, – в равной мере дело и Отца, и Сына, так же как и 

все происходящее находится равно во власти и Отца, и Сына. 

 Так святые отцы наши выразили Невыразимого. Так, на основании записанного откровения 

Господа Иисуса Христа и незаписанного откровения Духа Божия Святаго, облекли они в слова 

веру свою и веру нашу. Но знайте, что Тот, Который невместим во вселенную, не может вместит-

ся и в слово человеческое. 

 Всё, что сказано о Нем, христоносцы, сказано о Боге Всевышнем, сказано о вечно тайном 

Отце и о явленном Сыне: о Существе вечном, Которое Само Себе родительствует и сыновствует 

и вне Самого Себя не имеет потребности ни в чём. Сказано о чуде бытия – неизменно и бессмерт-

но, о неугасающем Пламени Божественном, от которого причинно зависит всякий свет в мире, 

видимый или невидимый. 

 А дальше последует повествование о Боге Творце, сошедшем к творению Своему, во вре-

менность, в пространство, в ограниченность. Подобно тому, как мать склоняется к плачущему в 

колыбели ребенку, так Творец человека склонился и сошел к людям, в долину слёз. 

 Вера наша – вера вдумчивых и молитвенных душ. Трудно принять ее душам чувственным и 

облепленным мирским прахом. Вдумчивые люди искренне признают ограниченность человече-

ского разума по сравнению со всё новыми и всё более высокими утесами тайн, вырастающими 

один за другим. Вот только что с таким усилием поднялись мы на вершину и вздохнули с радо-

стью и облегчением, а перед нашим взором вырастает новая, еще более высокая скала. И так бес-

конечно, из поколения в поколение. 

 Смотрят они и видят, что ни одна из уже разгаданных тайн всё еще не «мессия», но лишь 

«предтеча» – предтеча новых тайн. Всё новое, разгаданное, познанное, еще не открытие, а всё 

еще завеса, скрывающая новые чудеса – несказанные, неисчислимые, бесконечные. Потому они 

молитвенно возносят ум свой к Всевышнему и чутко принимают в сердце свое откровения о но-

вых и высоких тайнах, которые Он по любви и мудрости благоволит явить роду человеческому. 

Приемлют их с радостью и исповедуют с дерзновением. Что ждать молитвенным от чувствен-

ных? И что чувственные, вместе с молитвенными странствующие, могут поведать о Божествен-

ных тайнах, неслыханных, невиданных, неприступных, сокрытых за бесчисленными скалами 

тайн природы? Что могут услышать они от чувственных и мирским прахом облепленных? Ниче-

го, кроме того, что уже слышали и – отвергли. Поэтому так любим ими Мессия, единственный и 

истинный, Который, как личный свидетель, пришел из Царства последних тайн и явил столько, 

сколько душа человеческая может вместить и понести. 

 Это ваша вера, христоносцы, вера предков ваших, вдумчивых и молитвенных. Пусть станет 

она верой детей ваших, из рода в род, до конца пути. Воистину, это вера подлинно образованных 

людей, тех, которые несут образ Божий в себе. В Судный день Христов будут они помилованы и 

названы благословенными.  

 Свет. Истина. Слово. 

                                                                                                              (продолжение следует…) 



31 

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

СЕМЕЙНОЕ ЧТЕНИЕ 
Начался новый учебный год. Сколько он 

принесёт знаний и умений нашим де-

тям, зависит и от родителей, и от 

учителей, и от самих детей. Важно 

взаимодействие всех сторон. 

 

Уроки на дом 
Протоиерей Андрей Ткачёв 

  

 Время, в которое мы живём, справедливо названо информационным. Это выражение, судя по всему, 

будет лишь накапливать аргументы в пользу своего права дать эпохе имя. Информации много – причем во 

всех областях, – и доступ к ней открыт, но почему не утихают горькие жалобы на то, что уровень образо-

вания неизбежно падает? 

Казалось бы, мы должны становиться умнее, наши познания должны быть шире. Вместо этого 

люди пишут с такими ошибками, словно никогда не ходили в школу. Сплошь и рядом так некрасиво гово-

рят, так коряво излагают свои мысли, что становится ясно – они не читают книг, не любят и не умеют ду-

мать. Их толком ничему не научили. Если они свечи, то их никто не зажег. Если же они глыбы мрамора, 

то никто не угадал в них контуры спрятанной скульптуры. И это может иметь отношение даже к облада-

телям диплома о высшем образовании. Диплом у человека есть, – а может и не один, – а говорить с ним 

не о чем. Кислая ситуация. 

В этих условиях самое время отнестись к образованию, преподаванию, школьному обучению, как 

к христианскому подвигу. Кто-то из архиереев Сербской Церкви, обладатель светлого ума и золотых уст, 

говорил, что все три слова – образование, просвещение, воспитание – имеют христианский смысл и хри-

стианское происхождение. Образование – это не напичкивание знаниями головы, но просветление помра-

чившегося в человеке образа Божия. С потемневшей иконой можно сравнить человека, а образование – с 

очищением и реставрацией потемневшего лика. 

Воспитание происходит от слова «питать», «кормить», и нельзя, говоря о воспитании, умалчивать 

и о Хлебе, сошедшем с небес, и о «чистом словесном молоке, необходимом для возрастания во спасе-

ние» (См. 1 Пет. 2:2). Ну, а «просвещение» рождено словом «свет», одним из главных слов Нового Завета. 

Если мы не дадим себя запутать в понятиях, то Светом будем именовать Господа Иисуса Христа. «В Нем 

была жизнь, и жизнь была свет человеков» (Ин. 1:4) У слова «свет» есть, конечно, и другие смыслы, от 

бытовых до научных. Но нужно поостеречься называть просвещением то горделивое и самодовольное 

поглощение знаний, которое свойственно мировоззрению, лишенному веры. Есть некие виды земной муд-

рости, которыми может кичиться человек, но к которым применимо слово Евангелия: «Итак, если свет, 

который в тебе, тьма, то какова же тьма?» (Мф. 6:23). И Иустин Попович говорил, что человек, вооружен-

ный знаниями, но лишенный сострадания и нежности, есть законченный демон. В наше время всё хоро-

шее существует благодаря незаметным, но героическим усилиям скромных подвижников. Такова ситуа-

ция везде: и в образовании, и в медицине, и в науке, и в армии. Всё живет и держится не системой, а чело-

веком; не отработанной процедурой, а творчеством и любовью. 

Что-то подсказывает мне, что так было всегда. Причём не только у нас. Но я «всегда» не жил, – я 

живу сейчас. А сейчас дело обстоит именно так. Не на плечах Атлантов, а на плечах незаметных подвиж-

ников, влюбленных в свое дело, держится небесный свод. Поэтому в жизни нашей всё зависит от всех. 

Людей, от которых ничего не зависит, и которые ни за что не отвечают, нет в природе. В борьбе за мозги 

и души учащихся, за невинность детских снов и светлость юных порывов всё тоже будет зависеть далеко 

не от одного Министерства Образования. Хороший преподаватель (мы говорим о них – «учитель от Бо-

га») будет зажигать учеников своим неравнодушием и глубоким знанием предмета. Хороший родитель 

будет заново читать вместе с ребёнком учебник истории за седьмой класс и физики за девятый. Хороший 

родитель будет стараться избежать двух крайностей, а именно: не будет спускать с чада шкуру за плохие 

отметки, но и не будет пускать учебу ребёнка на полный самотек. 

Дети наши толком никому не нужны, кроме их родителей и хороших педагогов. Поскольку роди-

тели всякими бывают, то стоит добавить: хороших родителей и хороших педагогов. Вот эти и священника 

в школу позовут. Без них ему трудно в классе появиться, а если они захотят, то никто не запретит и не 

помешает. А вообще жалко, что дети не ценят школьные годы. Жалко, что и сами мы в бытность школь-

никами пропустили мимо ушей большую часть преподаваемых учений. Лишних знаний не бывает. Эту 

прописную истину стоит писать большими буквами и использовать в социальной рекламе. В мои школь-



32

 

Вестник Vol.52  :  No.1 Февраль 2014 

  

 

 

ные годы один смешной, но любимый всеми учи-

тель преклонных лет говорил нам, непоседливым 

слушателям, следующие слова: «Каждый день вы 

приходите в школу с одним запасом знаний, а вы-

ходите с бóльшим. Даже если вы не особо внима-

тельны, вы всё равно узнаете что-то новое. Это 

очень радостно». Слова эти я тогда запомнил, но 

то, что пополнение копилки знаний связано с радо-

стью, понял гораздо позже. Очень хочется, чтобы 

это поняли пораньше те, у кого ещё буквально вся 

жизнь впереди. Ума не приложу, как им помочь, но 

помочь очень хочется. 

А вообще, это прекрасное дело – начало 

учебного года. Все прекрасно: и начавшаяся осень, 

и банты, и цветы, и перепуганные глазки перво-

классников, и запах краски в отремонтированном 

классе, и сочинения на тему «Как я провел лето». 

Жизнь продолжается, дети рождаются, выраста-

ют, за парты садятся. Надо помочь им, надо за-

щитить их, надо не дать 

им скиснуть и заплесне-

веть. Хороший учитель, 

хороший родитель и по-

званный вами священ-

ник, на вас вся надежда.   


